Zwy Zamen

# مدخل اله الفلسفة الإسلامية

اللكتور ابراهيم إبراهيم محمد ياسين استاذ الفلسفة الإسلامية عرزنيس قسم الفلسفة

شبكة كتب الشيعة

كلية الآداب - جامعة المنصورة

## الفصيل الأول

# مقدمة ضرورية فى الفلسفة الإسلامية

( نظرة نقدية )

## الفصس الأول

## ١.١لفلسفة هل هي عربية أم إسلامية؟

إختلف الباحثون في تسمية الفلسفة التي اشتغل بها المسلمون، فمنهم من يقول أنها فلسفة عربية من أمثال موريس دي ولف، وبرهية ولطفي السيد، ومنهم من يقول أنها فلسفة إسلامية مثل ماكس هورتن، ودي بور، وجوتيه.

وقد حاول الشيخ مصطفى عبدالرازق التصدى لحل هذا الإشكال فى كتابه «تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية» كذلك فعل كل من الدكتور أحمد فؤاد الأهواني، والدكتور على سامى النشار والدكتور محمد عاطف العراقى.

ونحن نقدم لهذا البحث بما يقوله الدكتور جميل صليبا في بحثه عن الفلسفة الإلهية عند ابن سينا ـ يقول وإن الذين يجحدون وجود فلسفة عربية يثبتون وجود فلسفة إسلامية، بيد أن الإسلام برغم كل ما نفذ إليه من العناصر الأجنبية ظل أثرا من آثار العيقرية العربية .

أما أن أكثر الفلاسفة من أصل غير عربي فلا نكران له، لكن الذي لا نجده مستساغا هو القول بأن الفلسفة التي يسميها العامة فلسفة إسلامية، لا تستند إلي الجنس العربي ـ نحن نتكلم عن فلسفة عربية كما نتحدث عن دين عربي »(١)

ولقد اختار الأستاذ الدكتور عاطف العراقي أن يطلق عليها اسم «الفلسفة العربية» وببدو العربية» وهو يجعل من ذلك عنواناً لكتابه وثورة العقل في الفلسفة العربية» وببدو أن الذين إختاروا إسم الفلسفة العربية هم الذين إعتقدوا أن كلمة «عربي» تنطبق علي كل من يستخدم اللغة العربية سواء أكان هنديا أو مصريا أو سوريا أو فارسيا من أمثال كارلونلينو.

 <sup>(</sup>١) راجع مصطفي عبدالرازق، تمهيد لتاريخ الغلسفة الإسلامية، مكتبة النهضة، الطبعة الثانية
 ١٩٦٩، ص ١٧.

لكن الأمر ليس بهذه اليساطة، كما أن تجريد الفلسفة من اسمها الذي ارتبط بها و الفلسفة الإسلامية ۽ ليس بالعمل الذي يجب أن يجر دون بحث ، فتحن واجدون أن ابن سينا في كتابه و النجاء ۽ و و الشفاء ۽ يستخدم مصطلح و المتفلسفة الإسلامية ۽ ويستخدم الشهر ستاني تعبير و فلاسفة الإسلام ۽ في كتابه و الملل والنجل ۽ ثم أن الكندي والفارابي وحنين بن اسحاق المشتغلون بالفلسفة في ظل الإسلام سواء كانوا مسلمين أو غير مسلمين يسمون فلاسفة الإسلام وتسمى فلسفتهم فلسفة اسلامية .

ولقد ساق الدكتور على سامى النشار العديد من الأدلة المنطقية التى على أساسها يختار إسم و فلسفة إسلامية » ويرفض تسميتها وبالفلسفة العربية » فيقرل: 
ا ـ ان الحديث عن فلسفة عربية يخرج من نطاق هذه الفلسفة كثيراً من المفكرين المسلمين وقد كان الكثير منهم من الموالى والغرس الذين إعتنقوا الإسلام .

٧ - إن كثيراً من مختلف الأجناس التي إعتنقت الإسلام قد أدخلوا عليه تصوراتهم الخاصة ، وحاولوا أن يصوره بصورة أديانهم السابقة، وقد أخذت هذه الحركات التي يسميها الدكتور النشار بالحركات الناشذة صوراً معينة وكشفت عن إتجاهات فلسفة متباينة .

٣ ـ إن الإسلام هو الذي حدد طبيعة البحث المبتافيزقى الإسلامي، فهو الذي طلب عدم الخوض في مسائل ما بعد الطبيعة وأعلن أن هناك موضوعات لا يجوز الخوض فيها لأنها فوق مستوى العقل . فالبحث في الكون وأقاقه هو عا يدع إليه الإسلام، بينما البحث في الجوهر هو ما لا يكن أن يصل إلى نتائج حاسمة .

وهناك أيضاً العديد من الأسباب التى تدعرنا إلى تسميتها بالفلسفة الإسلامية ذلك أن العديد من الغرس والهنود والترك والبربر والأندلسيون هم عن إشتغل بالفلسفة- لذلك فتسمتها بالفلسة العربية يخرج غير العرب منها وهو أمر غير مقبول لأن هذا يقصر دائرة البحث على الناطقين بالعربية دون غيرهم . ثم أنه ليس من الحكمة أن تنزع إسم شارع عن علم من العلوم بين الباحثين حتى ولو كان ذلك تحت شعار القومية. فالمسألة هنا ليست مسألة قومية من القوميات وإنا الأمر هو أمر البحث العلمى الذى لا يجب أن يغفل أى جانب من جوانب الموضوع مهما كان جزئياً. لذلك فالأصم أن نقول فلسفة إسلامية .

ويلاحظ المستشرق هنرى كوربان أن الأخذ بفلسفة عربية أمر خاطى، جداً يجعل مجال الفلسفة الإسلامية ضيق للغاية ـ وإلا فأين نضع مفكراً مثل الإيرانى ناصر خسرو ، أو أفضل كاشانى ، وأبن تضع محمود شبسترى ، وعبد الرحمن الجامى وهم من الفرس الذين أثروا المكتبة الإسلامية .

ويعارض الهنود القول بفلسفة عربية وفي ذلك يقول تاراشاند « فلسفة عربية » عنوان غير ملائم، أولاً لأن المشتغلين بهذه الصناعة لم يكونوا جميعاً عرباً ، بل كان معظمهم فرساً ، أو مواطنين من بلاد أخرى كمصر ووسط آسيا والأندلس والهند ، ومع أن نسيج هذه الفلسفة كتب بالعربية ، فقد إستخدمت لغات أخرى كالفارسية وغيرها واعتبار أهم من ذلك هو أن الفلسفة نشأت من حاجة الإسلام إلى الجدل الديني ، كما الجمعت بتوطيد دعائم العقيدة أو التماس أساس فلسفى لها ، أو تنمية الأفكار الدينية الإسلامية ، ولا يكن إعتبار هذه الفلسفة نقدية أو مستقلة لأنها دارت حول الفكر الدينيي، أما النصارى واليهود الذين كتبوا مؤلفات فلسفية نقدية متأثرة بالإسلام في جملة الفلسفة الإسلامية (١٠) .

ونحن لا نشك فى أهمية الفلسفة الإسلامية وقدرتها على مخاطبة كثير من العقول فى الغرب بل قدرتها على أن نظل إسلامية عربية وغير عربية تأخذ مكانها بقوة بين أقسام الفلسفة فى العالم وتجد لها مفكرين عظما ، من أمثال الباكستانى الأمريكى « بارفز موروج » وغيرهم كثيرون فى جامعات الشرق والغرب .

<sup>(</sup> ١ ) راجع على سامى النشار ، نشأة الفلسفة الإسلامية ، دار المعارف ، الطبعة الثامنة ١٩٨١ ص . ٦ إلى ص ٧٤ .

## ٢. بين الفلسفة الإسلامية والتصوف

هناك فروق واضحة بين الفلسفة الإسلامية ، والتصوف الإسلامي ، كما أن هناك فروق بين المتفلسف والمتوصف أو الحكيم المتأله والصوفي المترحون ، فالفلسفة تنظر بعين العقل وتجرى على طريق الإستدلال والبراهين المنطقية والعقلية ، وموضوع الفلسفة معرفة حقائق الأشباء سواء كانت طبيعية أو رياضية أو ميتافيزيقية ، وتقوم الفلسفة الإسلامية على أساس من الدين وتركن إلى الجانب الروحى . فهى فلسفة دينية لأنها نشأت بين أحضان الإسلام ، وتربى أصحابها على تعاليمه وقد جاءت هذه الغلسفة إمتداد لأبحاث دينية ومناظرات كلامية جاءت مبكراً في القرن الأول الهجرى

فمن الخطأ الظن أن الكندى فيلسوف العرب كان أول من تفلسف فى القرن الثالث للهجرة . فكل محاولة كلامية سبقت الكندى تعد بداية لهذا التيار الفلسفى الإسلامى ، والنظام ، وأبو الهزيل العلاف هما من المتكلمين والمعتزلة الذين قدموا نسقا كلامياً فلسفياً متسقا سابقا على الكندى .

والفلسفة الإسلامية دينية في موضوعاتها ، وهي تبدأ بالواحد وتعالج الألوهية معالجة دقيقة ، فتلجأ إلى تجريد البارىء جل شأنه وتصوره تصوراً أساسه التنزيه ، والكمال التام .

وأما العالم فقد إنبثق عن الواحد فيضا أو صدورا والله هو المبدع الذى أبدع كل شىء منذ الأزل وما زال يبدع وسيظل ببدع دون أن يكون هناك جديد بالنسبة له جل شأنه . فقد أبدعه بمحض فضله ورعاه بعنايتة وأخضعه لقوانين ثابته ونظم محكمة . وفى فلسفة مثل هذه إرتبطت المبتافيزيقا بالفيزيقا والكزمولوجيا .

وبرغم الطابع الدبنى الروحى الذى يغلب على الفلسفة الإسلامية إلا أنها تعتد بالعقل إعتداداً كبيراً وتعول عليه فى تفسير مشكلة الألوهية والكون والإنسان . فواجب الوجود عقل محض ، يعقل ذاته بذاته فهو عاقل ومعقول فى آن واحد وعنه صدر العقل الأول بإعتباره أول ما خلق الله ثم صدرت سلسلة من العقول تنتهى بالعقل العاشر أو العقل الفعال المختص برعاية شئونُ الأرض كما تختص باقى العقول برعاية شئون السماء .

وأما العقل البشرى فهر قوة من قوى النفس ، ويسميه بعض الفلاسفة بالنفس الناطقة ، وهر يسوس البدن كما يتقبل المدركات الحسية ويستخلص منها المعانى الكلية ، وهر لا يستطيع إدراك الأشباء على الحقيقة فنصيب العقل من المعرفة الحقيقية كنصيب غربال من ما ، بثر ، كما هو عند فلاسفة التصوف .

وأما التصوف الإسلامي فيسلك طريقاً روحياً يعلى من شأن الروح ويرجع جميع الآفات والغرائز الشريرة إلى البدن .

والصبوقية أصحاب أحوال ومواجيد ، وأرباب أذواق ومكاشفات ، ومعارف للبية تتأتى لعين القلب ولا تتأتى لعين الرأس فالصوفى بنيم عين الرأس بالمجاهدة ويفتح عين القلب أو البصيرة .

وموضوع التصوف معرفة الله سواء بطريق العبادة الشرعية، أو بطريق الإلهام واللوق.

والتصوف هو الدخول في كل خلق سنى والخروج من كل خلق دنى ـ فهو في جله أخلاق ، فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في الصفاء .

والتصوف تصفية القلب عن موافقة البرية ومفارقة الأخلاق الطبيعية وإخماد الصفات البشرية والتعلق بعلوم الحقيقة ، وهو بذل المجهود والأنس بالمعبود وهو أخذ الحقائق وتعلق بالدقائق .

ثم أن التصوف الفلسفى يخوض فى مسائل فلسفية من أمثال نظريات الحلول والإتحاد ووحدة الوجود وما ينبثق عن هذه النظريات من مذاهب وإتجاهات ، كنظرية الإنسان الكامل أو القطب أو الحقيقة المحمدية وآدم أو الحقيقة الآدمية .

كذلك بخوض الصوفية في نظريات كالعلم الإلهي والمعرفة اللدنية ، ومسائل

ميتافيزقية عديدة كالماهبة والوجود ، والعلم بالكليات ، والعلم بالجزئيات ومراتب الوجود ... إلخ .

وهذه كلها مسائل فلسفية تجعل من الصعب أن تكون هناك فروق حاسمة بين التصوف الفلسفي والفلسفة وعلم الكلام .

ويرغم ما يقال عن علم الكلام الإسلامي فإنه مقدمة لا غنى عنها للفلسفة الإسلامية ، فعلم الكلام يعنى بمساندة العقائد الدينية بالحجج العقلية وهو المقابل لعلم اللاهرت المسيحى ، ومنهجه الجدل ، وموضوعة هو الله وصفاته ، وصلته بالعالم والانسان .

ومن أجل ذلك يتخذ علماء من الإسلاميين العقيدة الإسلامية كما وردت في محكم التنزيل ، وفي كتاب الله ، وهو القرآن أمراً مقرراً لا سبيل إلى الشك فيه مثل وجود الله ووحدانيته وعدله ، والبعث ، واليوم الآخر ، والحساب، ثم يحاولون تأييدها بالحجج العقلية .

وهذا ولا شك فيه بعض الإختلاف عن الفلسفة التي تتخذ منهجاً لها هو البرهان العقلي ، وتتخذ موضوعها من الكون والإنسان والنظر في مبادى الوجود وعلله ، وهذا ليس بالإختلاف الجزري .

وسوف نقدم أهم خصائص التصوف الفلسفي كما قدمناها في مؤلفنا المرسوم المدخل إلى التصرف الفلسفي دراسة روحية سبكوميتافيزيقية في الصفحات التالية .

### ٣. خصائص التصوف الفلسفي .

التصوف الفلسفى شكل آخر من أشكال التصوف يختلف من حيث المفهوم والجوه عن التصوف السنى الذى ظهر عند المدارس المعتدلة التى إعتمدت القرآن والسنة النبوية مصدرين من مصادر التصوف كالمدرسة القشيرية والجنبدية ومدرسة أبو حامد الغزالى وغيرهم.

والمقصود بالتصوف الغلسفى ذلك التصوف النظرى الذى يعمد أصحابه إلى مزج أذواقهم الصوفية بأنظارهم العقلية (١٠) مستخدمين فى التمبير عنه مصطلحاً فلسفياً بنتمى إلى الغلسفة وعلم الكلام أكثر مما ينتمى إلى النصوف.

وعِيل بعضٍ الذين أرخوا للتصوف الفلسفى إلى الإعتقاد بأنه إتجاء ظهر فى القرقين السادس والسابع الهجريين خصوصاً مع ظهور الصوفى محيى الدين بن عربى المتوفى « ٦٣٨ ه » ( ٢ ) .

إلا أننا نكاد نجزم أن للتصوف الفلسفى جذوراً عميقة تعود إلى الزاهدة البصرية و رابعة العدوية » و و حسن البصرى » و و مالك بن دينار » فى القرنين الأول والثانى الهجريين فقد خرجت أشعار رابعة العدوية فى الحب الالهى إلى دائرة جديدة من دوائر الوجرد فجعلت حبها و هواها » وجعلت من الهرى حبا يليق بالمحبوب الذى يتجلى فى مطالعة جمال الربوبية وجلال الألوهية ، وقد أثار أستاذناً المرحوم الدكتور أبر الوقا التقتازاني سؤالاً حول إنحراف الحب عند رابعة عندما راح يتسامل كيف يكون الإشتفال بذكر الله عمن سواه حباً للهرى مع أنه مقام رفيع ؟ (٣).

والواقع أن عناصر هامة كانت قد أدخلت على الزهد في القرنين الأول والثاني الهجرين مما ساعد في تحول نزعات الزهد إلى التصوف ، بل وأظن أن هذه العناصر

ر ( ۱ ) المدخل إلى التصوف ، ص۲۲۷ .

<sup>(2)</sup> Affifi, The Mystical Phiosophy of Muhiy Adin Ibnul Arabi: Cambridge 1939.

<sup>(</sup> ٣ ) المدخل إلى التصوف الإسلامي ، ص ١٠٢ .

كانت مدخلاً هاماً للتصوف الفلسفى الذي إكتمل في القرنيين السادس والسابع الهجريين .

ومن هذه الخصائص تحول الحب الإلهي إلى طريق من طرق الكشف والعرفان .

- ١ . أصبحت التربة طريقاً إلى الله لا يتم فيه السير الأحادى بينما هو ثنائية تلتقى
   فيها البشرية بالإصطفاء الالهى .
- ٢ إرتبط الشعور بالألم في القيام بالعبادات بالشعور بالرضا النفسى إلى الحد الذي تحول فيه العبد المتألم إلى عبد شاكر متلذذ بالألم لدرجة أن الدكتور ( عبد الرحمن بدوى ) أعتبر هذا نوعاً من « عبادة الألم » (١٠).
- تذلك تحولت الطاعة إلى فعل مجانى غير مدفوع الأجر ، وأصبحت قضية الثواب
   والعقاب قضية ثانوية إلى جوار الحب الالهى. بل تحول هؤلاء الحريصون على
   الثواب والفوز بالجنة فى نظر « رابعة » إلى أجراء سوء .
- ٤ إكتسبت الجنة. والنار معانى جديدة تخرج بهما عن المعانى الدينية إلى الرموز المعنوية وقد صرحت رابعة بذلك فى قولها « إلهى إذا كنت أعبدك رهبة من النار فأحرقنى بنار جهنم ، وإذا كنت أعبدك رغبة فى الجنة فإحرمنى منها ، وأما إذا كنت أعبدك من أجل محبتك فلإ تحرمنى يا إلهى من جمالك الأزلى » (٢٠).
- و. أصبحت المعرفة ملازمة لمعانى و الصمت » بحيث يمكن القول أن العرفان والكشف الصوفيان من الأمور التي يتم التعبير عنها بالصمت ، بل وتحول هذا المنهج الكشفي إلى فشل في الوصول إلى حقيقة المعرفة وأصبح ممكنا للباحث أن يجعل لهذه النظرية عنواناً هو و المعرفة بالعجز عن المعرفة ».

ويعترف « ذو النون المصرى بأن أعرف الناس بالله أشدهم تحيراً فيه » (٣).

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بدوي و الذكتوري شطحات الصرفية .

<sup>(</sup> ٢ ) أبو القاسم القشيري ، الرسالة القشيريه ، ص ص ١٤٧ .

<sup>ً (</sup> ٣ ) الرسالة القشيريه ، طبعة مصر ١٣٣٠ ، ص ١٦٧ .

وفى القرن الثالث الهجرى و إكتسب التصوف خصائص عديدة وجديدة على الذوق الإسلامي منها الاغراق في الرمزية وإصطناع مصطلحات بدت مستهجنة لأول مرة ، وبدأ أن التصوف قد تأثر بالتيارات الفلسفية والثيرثوفية والإشراقية ، كذلك بدأ أثر الثقافة « الهلينية » التي تسربت إليه من خلال ثقافات القساوسة في الأديرة السيحية في الشام ، ومن خلال مدرسة « جند يسابور » الفارسية في خوزستان، ومن وثني حران في الجزيرة العربية . وبدأ هذا الأثر واضحاً في القرن الذي وقعت فيه خلاقه المأمون والمعتصم والواثق » ١٩٨٠ ـ ٢٤٧ هـ ) على نحو ما يذكر المستشرق الإنجليزي « نكلسون » ( ١٠ )

كما ظهرت الأول مرة بوادر النظريات الفلسفية الصوفية كنظرية الإتحاد بالله ، والفناء فيه وفكّرة المعراج الروحى التي إستوحت قصة المعروج العظيم للنبي محمد ﷺ وهي النظرية التي إكتملت في شكلها الفلسفي على يد الصوفي التركي المستعرب «صدر الدين محمد بن إسحاق القنوى » المترفى ٢٧٢ هـ » .

وعندما جاء القرن السادس الهجرى « كانت مباحث الفلسفة البونانية والرواقية، والأفلاطونية المحدثة قد أحدثت أثرها في الفكر الصوفي المتفلسف ، ولذلك توجهت عناية أصحابه إلى وضع نظريات في الوجود على دعائم من أذراقهم ووجدإناتهم ، ولذلك يحصر « ابن خلدون »  $\binom{7}{}$  موضوعاتهم في أربعة إتجاهات رئيسية : -

١ . المجاهدات وما يحصل عنها من الأذواق والمواجيد ومحاسبة النفس على الأعمال .

 لكشف والحقيقة المدركة من عالم الغيب مثل الصفات الريانية والعرش والكرس والملاتكة والوحى والنبوة ، والروح وحقائق كل موجود غائب أو شاهد ، وترتيب الأكوان في صدورها هن موجودها .

<sup>(</sup> ۱ ) رينولد نيكسلون ، في التصوف الإسلامي وتاريخه ، وترجمه د . أبر العلا عقيقي ، القاهرة ١٩٦٩ م ، ص ١٣ .

<sup>(</sup> ٢ ) المدخل الى النصرف ، ص ٢٣٠ ومقدمه ابن خلدون طبعه مصر بدون تاريخ ، ص ٢٣٢ .

- ٣ ـ التصرفات في العالم والأكوان بأنواع الكرامات أو خوارق العادات .
- ٤ ـ صدور الألفاظ الموهمة الظاهر والتي تعرف بالشطحيات ، وهي العبادات التي تستشكل ظواهرها ، والناس بين منكر لها ومستحسن ومتأول لأنهم تعمدوا الألغاز بإستخدام إصطلاحات فلسفية لا يشاركهم فيها غيرهم وكلامهم بوجه عام لا يقدر أهل النظر على تحصيل مقتضاه لغموضه وإلغازه .

والواقع أن إبن خلدون لم يكن موفقاً عا فيه الكفاية في بيان خصائص التصوف الفلسفي لأنه بقى متأثرا بالتيارات التي سادت القرن الثالث الهجرى ، ونظريات من أمثال الإنحاد ، الحلول ، ووحده الشهود النفسية .

ونعن واجدون أن التصوف الفلسفى يذهب مذهباً بعيداً وعميقاً، بل ويضرب فى الفلسفة ومباحثها وعلم الكلام ومجادلاته ، والتصوف عندما أصبح فيوضات وتجليات إلهبة ونظريات وجوديه .

ومع « إبن عربى » المتوفى ٦٣٨ هـ (١١) ومدرسته تحول التصوف إلى نوع من الفلسفة الإلهية المعتزجة بالتصوف ، وأصبع بحثاً في الحقيقة الإلهية وتجلياتها .

كذلك أصبحت الحقيقة الوجودية في هذا الفكر في جوهرها وذاتها ، كثيرة ومتكثرة بصفاتها وأسعائها ، لا تعدد فيها إلا بالإعتبارات والنسب والإضافات .

وظهر مذهب وحدة الرجود في صورته المتكاملة ، وتحددت أبعاده ومراميه ومصطلحاته التي إكتبلت عند إبن سبعين المرسى « المتوفى ٦٦٩ » ثم صدر الدين الفنوى المتوفى « ٦٧٦ » ثم صدر الدين الفنوى المتوفى « ١٧٢ ه » وفى هذه الحقبه إكتسب التصوف الفلسفى خصائص جديدة أهمها القول بإطلاق الوحده الوجودية التي لا تثبت إلا وجوداً وحداً فقط هو الله ، وكل ما عداه من ضروب الوجود زائل ووهم لقول إبن سبعين .. " لا وهم إلا الوهم ولا إله إلا الله ، بل ليس إلا الأيس فقط وهو الله الله الله الله .. ( ٢ ) .

 <sup>(</sup>١) ابن عربى ، فصوص الحكم والتعليقات عليه للدكتور أبو العلا عقيقى ، طبع دار الفكر العربي، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحين بدوي ، رسائل ابن سبعين ، نشرة الهيئة العامة للكتاب ، مصر ، ص ١٤٩ .

كما يفهم بعض الفقها ، من أمثال إبن تبعيه أن متفلسفة الصوفية يقولون بإسقاط التكاليف ، كما أنهم يعتقدون أن النبوة لا تنقطع ، وأن الله قادر على خلق نبى بعد النبى محمد ، كما يعتقد السهرودى ، وإن كان « بن سبعين » يرى أن النبوة رتبة ممنوعة ، ولا طمع فيها بوجه من الوجوه ، وإن كان في طبع الإنسان أو في طبع جسه أن توجد له النبوة ( ١ ) .

ويتحدث «صدر الدين القونوى عن فعل الإيجاد الذى ينتظم الموجودات جعب أ ظاهراً وياطناً ، حقيقة وعيناً. كذلك تظهر نظرية جديدة فى « وحدة الإيجاد » إنتظمت عناصرها فى القول بأن الكثرة وهم ، وإن وجود الأشياء ليس إلا وجودا ذهنيا، وإن وحدة الإيجاد سارية فى الكون بل وقتل وجوداً عاماً يتكرر تكراراً عددياً.

كذلك ظهرت نظرية المراتب الوجودية التى ترجع جميعها الى مرتبتى الغيب والشهادة ، وهى النظرية التى يظهر فيها العالم فى تجلبات الاسماء الالهية .

وكذلك يصطبغ التصوف بالصبغة الأفلوطينية بشكل أكثر وضوحاً في نظرية «الأعيان الثابتة » التي تمثل فكر فلاسفة الصوفية عندما يتحدثون عن الأعيان الثابتة ويتكلمون عن عالم معقول يحرى حقائق الأشياء أو أعيانها المعقولة ، وهو عالم غير العالم المحسوس الذي توجد فيه أفراد الكائنات .

كما إرتبط فهمهم للعالم المشاهد بمفهوم العدم ، ونظريتهم في « الارتسام » الذي يعنى عندهم تصوير المعقول بالمحسوس. أو إنتقاش صوره العالم المشاهد في العلم الالهي ، وأن كل ممكن ليس إلا ماهية غير مجعولة وأن المجعول الأول أو الموجود الأول هو الموجودية المشتركة (7) وهم بهذا يفرقون بين الوجود العالم بإعتباره وجوداً وحداً والوجود الخاص الذي هو للمكنات بإعتباره متعدداً .

التفتازاني ، ابن سبعين وحكيم الأشراق ، ص ٢٩٦ راجع ابن سبعين وفلسفته الصوفيه ١٩٥٠.
 راجع أيضاً أبو ريان : أصول الفلسفة الإشراقيه ، طبعه ببروت ١٩٦٩ ص - ص ٣٤٧ .

 <sup>(</sup> ۲ ) محمد بن محمد قطب الدين الخوبى الحنفى ، زبد، التحقيق، ونزهة التوفيق ، نسخة رقم
 ۱۰. دمون مكتبه طلعت بدار الكتاب الصرية ، الورقة ص ۳۷ (أ)

كذلك يتحدثون عن « الإنسان الكامل » باعتباره ماهية كلية تنطوى فى وعيها على كل ما هو إلهى قديم ، وكل ما هر مخلوق حادث وصورة حقيقته متمثلة فى المقيقة المحمدية ، وفى آدم ، ولا يصل إنسان إلى مرتبة الكمال إلا إذا إجتاز المراتب وصولا إلى مرتبة الإكملية فيما يعرف عند « القونوى » بمعراج التعليل .

وهم يخصون الكامل بوظيفة وجودية تجعل منه واسطة بين الله والعالم ، ومرآه للحضرتين الإلهية والكونية . والإنسان الكامل هو الجامع للحقائق الحقية والحقائق الحلقية والحقائق الخلقية عبد الخلقية عبد الخلقية عبد الخلفية جملة وتفصيلاً ، ثم إن الانسان الكامل يعد في هذا الفكر قطباً إختص بما لم يختص به غيره من الكمال وهو قد يكون نبياً أو ولياً من الأوليا ، أو أحد الأكابر من ورثة الأنبيا ، والأوليا ، .

وقد طور « صدر الدين القرنوى » نظرية الإنسان الكامل في الإنجاء الفلسفي إبتدا ، من قضية الميلاد وحتى الوفاء حبث بولد الإنسان الكامل عنده من « النكاح الأول » على حد مصطلحه الفلسفي ومعناه إنتقال الأمر الإلهى المعنى بالكمال في المواتب إلى أن يستقر في مستودعه في رحم إمرأه شاء لها الله أن تلد إنساناً يكون كاملاً ، ثم ينتشى في الرحم ويترقى حتى يبلغ درجة الكمال (١٠).

فتكون ولادة إنساناً يكون كاملاً. رهناً بالأمر الإلهى الحامل لصغه الكمال ، وهو الأمر الذي ير بالمراتب ويتنقى من العوارض والمفاسد ، ثم يرتقى المراتب صعوداً إلى حقيقته فى العين العلمية الثابتة تاركا عند كل مرتبة وحضرة ما تلبس من الأحكام والشئون فى رحلة نزوله ، فتكون نشأة الإنسان الكامل رهن بالمرور بمعراجيين هما معراج النزول ومعراج الصعود ويسميه القونوى ، معراج التحليل » وهو إصطلاح فلسفى قصد به وصف الرحلة التى قطعها الأمر الإلهى المعنى بالكمال مروراً بالمراتب العلمية ، ثم المراتب الكونية نزولاً ثم صعوداً من المراتب الكونية إلى المراتب السماوية وقد أفضنا فى شرح تفاصيل هذه النظرية الفلسفية فى كتابنا الموسوم « صدر الدين القونوي وفلسفته الصوفية » .

<sup>(</sup> ۱ ) مفتاح الغيب ، ص ۱٤٨ .

وقد أسند هذا الفكر كثيراً من الوظائف التي للإنسان الكامل منها الوظيفة الرجودية التي تحدثنا عنها آنفاً والتي حصلت من « الكامل » علة العالم رسبب وجوده، وكذلك يختص الكامل بوظيفة أخلاقية تجعل منه كتاباً جامعاً لجميع صفات الحق ، كما أنه يظهر في هذه الوظيفة مرآه إراده الحق ، فيتصرف في الوجود طبقاً إرادة ربه ، لذلك تترك كل الأفعال لتصريف الحق فتكون كلها سواء حسنة أو قبيحة منسوية إلى إراده الخالق . لذلك تكون المحاسبة على الفعل غير واردة فالفعل سواء كان طاعة أو معصية لم يخرج عن حد الطاعة بإعتبار الكامل مطبعاً ومطاعاً .

لذلك يتبادر إلى الذهن نقد إبن تيميه الحراني لأمثال هذه النظريات ، ذلك النقد الذي وصل إلى حد تكفير أصحابها .

ومن المسلم به أن التصوف الفلسفى حافل بالعديد من المصطلاحات الفلسفية،
 والتي إنتقلت إلى لغه المتصوفه إما عن طريق علم الكلام ، أو الفلسفة نفسها .

فهم بتحدثون عن « شيئه الوجود » ، « وشيئة الثبوت » . فإما شيئة الوجود فتعنى وجود الأشياء في الأعيان الثابتة بعد إنتقالها من « الثبوت » العلمي وتكون « شيئة الثبوت بهذا المعنى هي ماهيات الأشياء في علم العالم بها قبل إضافة الوجود إليها بفعل أمر الإيجاد.

وأما « الأعبان الثابتة » فهى حقيقة الشئ فى الحضرة العلمية لا تتصف بالرجود ، بل هى معدومة ، وهى حقائق أزلية غير مجعولة، لأنها عبارة عن كيفيات تعبين الأشياء فى علم الحق. وهذا المصطلح يشير إلى وجود عالم معقول يمثل الحقائق المطلقة فى العلم الالهى، والعين العلمية واسطة ميتافيزيقية بين عالم الحق المطلق والأعيان وهى مفاتيح الغيب أو الواسطة بين الله والعالم، وهى مرتبة " الفيض الأقدس " الذي يمثل ظهور الحق لنفسه فى صور الأعيان الثابتة .

وهكذا ينفرد التصوف الفلسفي الإسلامي بمصطلحاته ونظرياته التي جعلت منه مرحلة مختلفة عن التصوف المعتدل والمعتمد على الكتاب والسنة. أو تصوف أصحاب الطزق من أهل الأحوال والمقامات، والوجدانات. وفى هذه المرحلة من مراحل تطور الوعى الروحى لدى الاسسان المسلم، أصبح التصوف مزيجا من الإستدلال المعتمد على العقل ورأينا نصير الدين الطوسى مثلا يقول « وبالجملة فإن جميع العلوم اليقينية مبنية على الوقوف على حقائق المعقولات التي هي تصوراتها ـ حتى تأتى ـ التصديقات المنية عليها » (١٠).

ولم يتوقف كل من الطوسى، والصدر القونوى عند حد إستخدام الأساليب المنطقية كالإستدلال والقياس والإستقراء وإنما طور أسلوباً للتعبير مرتبطا بمستويات من التعبير اللغوى، ومراتبه، ومحتواه العرفاني والكشفي.

ومن خلال هذا التطور الفلسفى بقى الإتجاه إلى إعلاء الروح والخروج من ضبق النفس أمرا ملازما لكل الإتجاهات الصوفية. وبدا أن الصوفية المتفلسفون يحاولون الإمساك بخيط رفيم يربط بين الفلسفة والرجدان وبين النفس والروح.

لذلك سوف نتجه فى هذا الكتاب إلى متابعة تلك الحالات التى تتصف بمتابعة نرع من الوعى الروحى النادر والذى وجد لدى الصوفية والقديسيون، ذلك الوعى المرتبط بالبصيرة العميقة والتى يكنها أن تعرف الله على الحقيقة كذلك سنتابع ذلك النوع من الصفات الروحية والنفسية الناتجة عما يطلق عليه "جميز" الحاسة العميقة أو بتعبير "سيموندز" الوعى الصوفى العميق Consciousness

كذلك سوف نختار من الموضوعات ماكان قد إمتزج بالفكر الفلسفى وأضاف إلى التصوف أبعادا ميتافيزيقيه إعتمدت على تلك العلاقة الخفية التي تنشأ من الصراع بين متطلبات النفس وشفافية الروح.

<sup>(</sup>١) راجع المخطوط (ب) من الجموعه الخطيه ٢٦٧ م علم الكلام بدار الكتب الصريه وهي ضمن مجموعه الرسائل المتبادله بين صدر الدين القونري ونصير الدين الطوسي والتي يستدل منها على محاوله استخدام العقل في البرهنه على قضايا التصوف.

وسوف نتابع محاولة الصوفية المتفلسفة لتوظيف نوع من القلب العقلاني، أو العقل العقلاني، أو العقل التعلق التعقل القلبي، كذلك سوف أحاول التعرف على ظاهرة الإدراك، أو تلك الحواس التي تنشأ في القلب أو حوله، كذلك نتتبع رغبة الصوفية في وجود ذلك الإنسان أو الإنسان المؤسس وليس الإنسان الحيواني الذي لا يمكنه أن يحظى بتجربه الروح الخالصه كذلك صوف نتابع الحواص المشتركة للحالات الصوفية المعتمدة على الوعي الصوفي العميق.

لذلك سوف نعرض فى الصفحات التالبة لمجموعة من النظريات التى يظهر فيها عمق الادراك الصوفى وشفافية الحاسة المختصة بالإدراك، كذلك سنعرض لبعض النظريات التى تفصع عن الواحدية السارية فى الكون والأحدية المطلقة للمكون. سوف نعرض لأهم خواص هذا النوع من الإدراك الصوفى السبكوميتافيزيقى إبتداء".

#### / ٤-خصائص الفلسفة الإسلامية ،

## أ ـ فلسفة دينية روحية :

تقوم الفلسفة الإسلامية على أساس دينى، وهى تعطى للروح أهمية خاصة وهى فلسفة إسلامية لأنها نشأت فى قلب الإنسان، وتربى رجالها على تعاليمه وهى كما قدمنا تبدأ بتحليل فكرة الألوهية وتصور البارئ تصويرا أساسه التجريد والتنزيه والوجدة المطلقة. والكمال التام.

وهذا الطابع الدينى الروحى استطاعت الفلسفة الإسلامية أن تقترب من الفلسفة المدرسية، بل وأن تتلاقى مع بعض الفلسفات الحديثة والمعاصرة، وما كان لرجال الدين في العصور الوسطى أن ينكروا فلسفة تقول بالخلق والإبداع وتبرهن على خلود الروح وتؤمن بالجزاء والمسئولية والبعث والسعادة الأخروية، وقد كان روجر بيكون (١٢٩٤) معجبا بنظرية الخلاقة والإمامة الإسلامية وهذا ما دفعه إلى أن يسمى البابا «خليفة الله في أرضه».

## ب. فلسفة عقلية :

تعتد الفلسفة الإسلامية بالعقل إعتدادا عظيما وترى الله واجب الوجود عقل محض يعقل ذاته فهو عقل وعاقل ومعقول في آن واحد، وعنه صدر العقل الأول كما صدرت عن العقل الأول سلسلة العقول العشرة التي تنتهي بالعقل الفعال الذي صدر عنه عالم الكون والفساد.

والعقل البشرى ـ كما قدمنا آنفا ـ قوة من قوى النفس وهو يسمى النفس الناطقة .

- وهو ضربان ـ عملى يسوس البدن وينظم السلوك، ونظرى يختص بالإدراك والمعرفة، فهو الذي يتقبل المدركات الحسية ويستخلص منها المعانى الكلية بعون من العقل الفعال.

ويذهب ابن سينا إلى أننا نبرهن بالعقل، ونكشف به عن الحقائق العلمية فهو باب هام من أبواب المعرفة، وليست المعارف كلها منزلة بل منها ما يستنبطه العقل ويستخلصه.

والواقع أن فلاسفة الإسلام بنزعتهم العقلية بوجه خاص يلتقون مع المعتزلة الذين سبقوهم إلى تعظيم العقل والنزول عند حكمه. وقد حكموا العقل في أمور كثيرة فاتفقوا علي أن الإنسان قادر بعقله على التمييز بين الأشياء قبيحها وحسنها، خيرها وشرها، وقرروا حرية الإرادة وقدرة العبد على اختيار أفعاله بما يترتب عليه أن يشاب الإنسان على فعله أو يعاقب، ولعل التعويل على العقل كان نتيجة لإعجاب بعض فلاسفة المسلمين بأرسطو ذلك الفيلسوف اليونائي الذي قدم المنطق العقلى الذي يعتمد على الجدل والبرهان وهو ما دعاهم أن يسموه بالمعلم الأول لذلك عنوا بشرح مؤلفاته وتلخيصها.

## جـ فلسفة توفق بين أفلاطون وأرسطو وبين الفلسفة والدين :

لا شك أن الفلاسفة المسلمين قد اطلعوا على التراث الفلسفى اليوناني وافادوا منه فائدة عظيمة، وعرفوا مؤلفات الفلاسفة الطبيعيين من أمثال انكسماندرس وانبادوقليس، كما عرفوا الفلسفة السفسطائية والسقراطية والرواقية والابيقورية، وكما عنو عناية خاصة بأفلاطون وأرسطو وترجموا لهما أهم أعمالهما . فترجموا لافلاطون الجمهورية، وفيدون، وطيماوس، والفسطائي ، والسياسي، واحتجاج سقراط، كما ترجموا لأرسطوا الخطابة، والشعر، وكتب المنطق والميتافيزيقا.

وحول هذين الفلسوفين الاغريقيين دار التوفيق بين الفلاسفة ـ وللفارابي في هذا رأى خاص إذ يرى أن كبار الفلاسفة يجب أن يتفقوا فيما بينهم طالما كان هدفهم البحث عن الحقيقة .

كذلك هى فلسفة توفق بين الفلسفة والدين أو بين العقل والنقل . وقد شغل بهذا معظم فلاسفة الاسلام كالكندى والفارابي وابن سينا وغيرهم .

## ٥. يُن الفلسفات الغربية والفلسفة والتصوف الإسلاميين في التطبيق:

إن الباحث المهتم باقرار منهج فلسفى أخلاقى صالح للتطبيق فى مجتمع إسلامى لا يسعه إلا أن يحاول تلمس مثل هذا المنهج فى الفلسفات المختلفة بهدف الوصول الى أدق المناهج القابلة للتطبيق فى مجتمعنا الإسلامى .

ولإن قبل أن الفلاسفة الإسلامية والتصوف الإسلامي بعيدين عن روح الاسلام فإن هذا القول عار عن الصحة، إذ لو تلمسنا الأصول الفلسفية الإسلامية المتأثرة بلا شك بالأصول البونانية من الأرسطية إلى الأفلاطونية فالأفلاطونية المحدثة لوجدنا أن المنهج الإسلامي قد اصطبغ بلا شك بصبغة دينية تستمد معظم أصولها من مسائل قرآنية، كما تعتمد في كثير من جوانبها على القرآن والسنه، وسوف نتبين هذا خلال دراستنا، فإذا ما اتجهنا بالبحث صوب المناهج العربية كان لزاما علينا ان نبين أن . ندين بوجهة نظرنا هنا للدكترر مصطفى عبد الرازة، تمهيد لتاريخ الفلسفة في الاسلام، الفصل الادل.

<sup>،</sup> على ساّمى النشار (الدكتور)، نشأة الفكر الفلسفى في الاسلامي، دار المعارف ١٩٨١، الجزء الاول، الفصل الاول في الباب الثاني ص ٥٥، وما يعدها.

ـ عاطف العراقي (الدكتور)، ثورة العقل في الفلسفة العربية، دار المعارف ١٩٧٨، وكتابه : مذهب فلاسفة المشرق، دار المعارف ١٩٧٨،

عقولنا التى خضعتُ لمناهج دراسية تستمد أصولها من مصادر أجنبية فى الغالب قد تأثرت بهذه المناهج، وهى تتصرف طبقا لما يسيطر عليها من منطقة اللاوعى او ما يسمى بلغة علم النفس المعاصر (لا شعوريا).

يضاف الى ذلك أننا نتلقي العلم فى الغالب على يد أساتذة سبق لهم ان بعثوا الى الخارج ونهلوا من المنابع الثقافية الغربية، أو هم على أقل تقدير قد تلقوا دراساتهم من مصادر غربية سواء عن طريق الكتب المتداولة أو مراكز البحوث.

من هنا قد يميل البعض إلى تفضيل فلسفات غربية استمدت أصولها من انجاهات ماديه في الغالب.

فالمادية الجدلية والماركسية، والبرجماتيه الأمريكية والفلسفة الوجودية هي فلسفات استندت إلى مبادئ تبتعد كثيرا عن روح الإسلام.

ولناخذ مثلا ما إنتهت إليه فلسفة هيجل من الناحية الدينية، الأمر المؤكد أن هيجل لم يدخل الإسلام في حسابه كمرحلة مستقلة في تطور الدين، في حين قد ذكر كل الديانات تقريبا، فقد ذكر الفتشية في أفريقيا، والتاوية في الصين، والبوذيه والبراهمية في الهند، والزرادشتيه والمانوية في فارس، والإغريقية، والرومانية والمسيحية، ولم يشر هبجل إلى الاسلام إلا عرضا في معرض حديثه عن الديانات الشرقية. وهو يشير إلى الإسلام مرة تحت اسم المحمدية ومرة أخرى يذكر الإسلام والأتراك والعرب إلى آخر المسميات التي تشير إلى الإسلام باعتبار نحلة أو مذهب فلسفها، ولعل أبرز ما يشير إلى فسادالمعتقد الهيجلى أنه يشير إلى الإسلام باعتباره:

*ثانيا:* دين التوحيد المجرد.

ثالثاً: هو دين وحدة الوجود كما ظهر في فكر جلال الدين الرومي.

رابعا: الله عند المسلمين الها عيانيا وليس له مضمون . كما يعتقد هيجل .

ولعل هذا السبب الذي دعا المسلمين الى التركيز على الجانب الانساني وانكار الجانب الإلهى كما يعتقد هيجل.

ويلاحظ أن تركيز هيجل على الصورية المدعاة فى الدين الاسلامى يؤدى الى نفى الحرية أو القول بحرية صورية بلا مضمون، فالإسلام دين التوحيد بلا حرية والمسيحية دين التوجيد مع الحرية.

وفي النهاية برى هيجل أن غاية الإسلام السيادة على العالم كما هو الحال في دين الغائبة (كالديانة الرومانية).

ولا عجب إذن أن يصف هيجل المسلمين بأنهم لم يعرفوا السلام ودابوا على التوسع والحروب. كما انهم لم يحترموا ممتلكات من هم اقل منهم. ويعقب الدكتور حسن حنفي على هذه الاتجاهات في فكر هيجل بقوله والحقيقة أن الاسلام برئ من ذلك ولا يقصد هيجل من حديثه هذا إلا الاتراك وصورتهم في أذهان الأوربيين.

فإذاً ما تحدثنا عن الفلسفة الأمريكية، أو الفلسفة البرجماتية العملية Prgmatism لوجدنا ان المبدأ الذي تقوم عليه هذه الفلسفة عند وليم جيمو W.Jame وجون ديوى . هو مبدأ النفعية أو العائد المادى.

ويرى «بيرس» مؤسس هذه الفلسفة أننا إذا أردنا أن نكفل الأفكارنا أكبر قسط من الوضوح فليس علينا سوى أن ننظر إلى الآثار العملية التى نتصور تولدها عن تلك الفكرة، والإحساسات المباشرة وغير المباشرة التى تشيرها، وما يترتب عليها من ردود أنعال ونتائج عملية.

كما أن جيمس ينظر الى صدق الفكرة من خلال ما تحققه من نتائج ترضى حاجات الفرد بسيطةكانت أم معقدة بل هو كان قد ذهب إلى أبعد من هذا عندما ربط بين صدق الفكرة وما تحققه من عائد عملى أو قيمة نقدية فى السوق Cash value وإذا كان الأمر كذلك فإن الحقيقة تصبح نوعا من التحقق، وفى مجال الدين فإن الايمان بالتألية Theism يكون من أجل إرضاء حاجاتنا الإرادية والعاطفية والحيوية . ويكون الافتراض بوجود الله حقيقيا إذا كان من شأنه أن يبعث السلوى والطمأنينة في النفس و بعنى تعليق التجرية الدينية على منافع شخصية ولا يشغل جيمز James نفسه بالبحث عن ادلة لوجود الله إنما يحضى مباشرة الى الوقائع، وهو يجعل نقطة بدئة التجرية الدينية . وهي التجرية الدينية الفردية لا العامة، فهناك من صور التجارب الدينية بقدر ما هناك من أفراد.

والحرية عند جيمز هى نوع من الجدة والأصالة والصيرورة أو التغير فى هذا العالم. ويتحدث جيمز أيضا عن انعدام عنصر الحتمية، فالحرية بالإضافة إلى أنها جدة وصدفة، فهى أيضا اختيار بين محكنات محضة.

ويصف جيمز حرية الإرادة بأنها إستعداد الذهن لتركيز إنتباهة في فكرة واحدة مع إستعداده لاستبعاد غيرها من الأفكار، أو هي قدرة الذهن على التحكم في جهدة الإنتباهي . ويربط جيمز بين الإرادة وبين عمليات التدبر أو التروي وسائر مظاهر الحياة الشعورية، فالإرادة أو المشيئة ليست منعزلة عن باقي مظاهر الحياة، فإذا ما انتقلنا الى الفلسفة الوجودية وناقشنا فكرة الحرية عند (سارتر) لوجدناه يرفض رفضا باتا البحث عن مصدر للفعل الحر أو الأخلاقي كما يرفض البحث عن غاية هذا الفعل ايضا وهو بهذا بختلف مع علماء الفاية الأخلاقية .

ولابد من الإشارة هنا، إلى فكر العقبة فى فلسفة الحرية عند سارتر وهى فكرة تسيطر على فلسفة سارتر كلها، فالأشياء المادية التى يصطدم بها الإنسان فى طريقه (عقبة) والماضى هو الجدار الذى يعترض ديومة الشعور ويعوق اتصال مجراه (عقبة) وقبل هذا وذاك فإن الآخرين أو الأغيار يمثلون هم أيضا وجها آخر للعقبة، وسارتر لا يتصور هذه العقبات على أنها (علل) للفعل الحر، أو على أنها شرط لوجوده، بل هى عنده جزء لا يتجزأ من هذا الفعل، ومن الموقف الوجودى، أنها الأرضية التى يمتد فيها الموقف، والجود من الموقف، والجودة من الموقف، والمرقمة التى يعتب فيها الموقف، وبالرغم من أن هذه العقبات تعوق الفعل الحروقود من

إنطلاقه فإن سارتر لا يتحدث عنها إلا باعتبارها وجوها للعدم الموضوعى الاستاتيكى الداخل في نسيج الوجود. ومع ذلك فهى تظل حوافز للعمل الحر، ومجالا لتوكيد الإرادة الإنسانية، فالانسان في رأى سارتر لا يتحرك ولا يندفع نحو الفعل إلا عندما يشاهد هذه العقبات أمامه تسد من دونه الطريق، والفعل الحر ليس إلا إعداما لهذا العدم المتمثل في العقبات.

إنها محاولة من جانب الانسان لتخطى السدود وهدم الحواجز وتفتيت الصخور، وفعل الإختيار ما هو إلا إثبات للوجود في أرض العدم، والوجود المشار إليه هنا وجود الإنسان الفرد في مواجهة الأغيار أو الآخرين باعتبارهم افراداً.

ومن الملاحظ أن هذه الحربة الفردية التى تنظر إلى الأخر على أنهم ( الجحيم نفسه ) كما يقُول سارتر فى مسرحيته (الجلسة سرية) مثل هذه الحرية قطعت كل الصلات التى تربط الفرد بجتمعه ودينه، أن مثل هذه الحرية ستجعل من المجتمع نهبا لصراح الأفراد الذين لا تتفق مصالحهم ولا ترتبط إلا بقدر ما يتحقق لهم من مصالح.

فإذا ما تحدثنا عن الماركسية وجدناها تنادى بحتمية التاريخ وتقول بان البشر مجبرون من الناحيتين الحضارية والاقتصادية. لذلك فهى لا تدع مجالا للحرية الفردية، بل هى تنظر اليها من خلال الجماعة ، كما ينكر أصحاب هذا الإنجاه وجود مبادئ خلقية كلية لأن الأخلاق دائما ابدا أخلاق طبقة معينة، والجدل المادى الذى يتحدث عنه ماركس يسمح بإعادة تنظيم العالم وبنا ، المجتمع بحيث ينتهى استغلال الإنسان للإنسان وتتلاشى الرأسمالية وتتحق الشيوعية .

مثل هذه الفلسفات التي لا تحترم الدين في الغالب ولا تقر الأخلاق وتتنازع فيما بينها حرية الفرض والجماعة ، هي فلسفات غير صالحة في مجتمع اسلامي يحترم الدين ويقر الشرائع السماوية ويقيم توازنا دقيقا بين الفرد والمجتمع .

لذلك سوف نعمد للبحث عن موضوعات فلسفية إسلامية تقر الدين والأخلاق وتبتعد عن التمزق والنزعة الإلحادية التي سادت الفلسفات المعاصرة . ولعل أفضل الإتجاهات التى تخدم فى مجتمع إسلامى هو ذلك الاتجاه الذى يوظف كل ما هو حق وخير وجمال فى سبيل إقامة التوازن بين الغرد والجماعة ، كما أن أفضل ما يحفظ للإنسان كرامته التى منحه الله إياها هو ذلك الإتجاه الروحى فى الفكر الإسلامى ، وهو الاتجاه يسمو بالروح ويجعل من الطريق إلى الله منهجا صالحا لحفظ حياة المجتمع والأفراد فى توازن بين الدين والدنيا .

<sup>-</sup> راجع حسن حنفى (دكتور)، قضايا معاصرة، اقارة، ١٩٨٠، والدكتور زكريا ابراهيم دراسات فى الفلسفة المعاصرة، حـ ١، القاهرة، ١٩٧٠.

# الفصلل الثاني

نشأة الحركة الكلامية

في الإسلام

## الفصل الثانى الانقسامات السياسية ونشأة الفرق الكلامية

أمسى المسلمون يوم قتل وعثمان بن عفان» وليس لهم إمام يدبر أمورهم ويحفظ عليهم نظامهم، ويقيم فيهم حدود الله. ويرعى أمور الدولة الضخمة التى أقامها أبو بكر وعمر.

وواضح أن الذين قتلوا (عثمان) لم يكونوا هم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان نفسه من المهاجرين والأنصار، وإنما كانوا شراذم الجيوش المرابطة في ثغور المصرة والكاوفة ومصر ومن ثاب إليهم من الأعراب ومن أعانهم من أبناء المهاجرين والأنصار.

ولقد وقفت الغالبية من أصحاب النبى "المهاجرين والأنصار" ثلاث مواقف مختلفة عن هذه الفتنة.

ا فأما كثرتهم فكانت تود الاصلاح فلا تجد إليه سبيلا فتسكت عن عجز وقصور لا عن تهاون وتقصير.

٢ - وفريق تشابهت عليه الأمور فآثروا العافية والتزموا الحيدة واعتزلوا
 الفتنة التزاما بأحاديث النبى التي خوفتهم من الفتنة.

وفريق لم يركنوا إلى العجز ولم يؤثروا الحيدة والاعتزال وانما سعوا بين
 عثمان وخصومه، بعضهم ينصح للخليفة وبعضهم ينقم من الخليفة فيحرض عليه.

وبعد مقتل عثمان أقبل الثائرون على على يعرضون عليه الخلافة إلا أن نفراً أبوا أن يبايعوا فلم يلح عليهم على في البيعة ولم يأذن للثائرين في إكراههم عليها. من هؤلاء النفر سعد بن أبى وقاص الذى خلى على بينه وبينه، ومنهم عبد الله بن عمر الذي أبي أن يكفله أحد ونعته على بسوء الخلق صغيرا وكبيرا وقال أنا كفيله عندما رفض أن يكفله أحد.

وامتنع طلحة والزبير عن البيعة وأكرههم الثائرون عليها - وهكذا كان شكل الحياة السياسية التي واجهها عليا إلى أن ظن أن الأمر قد استقر له.

فكان عليه أن يواجه المشكلة الثانية الخطرة وهى مشكلة مقتل عثمان؟ وكان عليه أن يظهر أمر الله وحكم الدين في قتل هذا الخليفة. وفي قاتليه.

أقتل الإمام ظالمًا؟ وإذن فلا قصاص ولا ثأر. أم قتل الامام مظلوما؟ وإذن فلا بد من أن يثأر له وينفذ في قاتليه ما أمر الله به من قصاص.

وكان أصحاب النبى من المهاجرين والانصار يرون أن الخليفة قتل مظلوما وأن ليس لعلى إلا الثأر، وأن أمور الدين لا تستقيم إذا ضيعت الحقوق.

وأما الثائرون فكاتوا يرون أنهم قتلوا الخليقة ظالما فليس له ثأر ولا ينبغى للإمام أن يقتل به أحدا. ومع ذلك فقد هم على أن يحقق مقتل عثمان ولكنه لم يستطع أن يضى في التحقيق إلى غايته، ولهج قوم بأن محمد بن أبى بكر قد شارك في دم عثمان، ومحمد بن أبى بكر هو ابن خليفة رسول الله وأخو أم المؤمنين عائشة وهو ربيب على نفسه، فقد كانت أمه عند على تزوجها بعد موت أبى بكر. وقد سأل على محمدا أأنت قاتل عثمان، فأنكر وأقرته نائله بنت القرافصه زوج عثمان على انكاره.

ولم يعف عليا عن محمد بن أبي بكر وانما حقق أمره حتى استبان أنه لم يقتل عثمان ثم منعته الظروف من المضى في التحقيق.

وقد بويع على للخلافة وكان مستكرها على ذلك،. وقد قبل البيعة حين هدده بعض الذين ثاروا لعثمان أن يلحقوه بالخليفة المقتول وحين فزع اليم

المهاجرون والأنصار يلحون عليه في أن يتولى أمور المسلمين ليخرجهم من الفتنة ورفض بعض أهل المدينة أن يبايعوا عليا واعتزلوا الى مكة ومنهم عبدالله بن عُمر، وأراد على أن يخرج في قتالهم لولا أن منعتهم أم كلثوم ابنته وكانت زوجة لعمر فأكدت له أنه لم يخرج لفتنة أو لخلاف، كما خرج إلى المدينة طلحة والزبير وآوى إلى مكة عمال عثمان كعبد الله بن عامر ويعلى بن أمية، وكثير من بني أمية ومنهم مروان بن الحكم وسعيد بن العاص، وكان في مكة أزواج النبي حفصة بنت عمر وام سلمة وعائشة بنت أبي بكر اثناء عودة عائشة إلى المدينة بعد أن قضت مناسكها علمت بحقيقة الأمر وإن على هو الذي قت له البيعة في المدينة وضاقت بذلك ضيقاً شديداً واعلنت انها لن تقبل بعليّ إماماً<sup>(١١)</sup>، ويعزو الدكتور طُه حسين ذلك إلى حديث الإفك حين أراد على أن يواسي النبي صلى الله عليه وسلم فأشار عليه أن يطلقها وقال له: إن النساء غيرها كثير وكان ذلك قبل أن بنزل الله براءتها في القرآن وكانت السيدة عائشة شخصية قوية كعمر بن الخطاب ورثت عن العرب كثير وكانت تحفظ الشعر وتكثر منه فأضمرت لعلي قرلته وعرف عنها بعد ذلك أنها تكره على وكانت من أشد نساء النبي إنكارا على عثمان لم تتحرج أن تصيح بها من وراء سترها وهو على المنبر حين عاب عبدالله بن مسعود وأسرف في عيبه، وقد ظن الكثير من الناس أنها من المحرضين على ا الثورة.

وكانت تنكر على علي أمرين: أحدهما أنه تزوج فاطعه بنت رسول الله ورزق منها الحسن والحسين فكان أبا للذرية الباقية من النبى بينما لم ترزق هى ولدا من النبى مع أنه أتيح لمارية القبطية أم ابراهيم وكان هذا يؤذيها فى نفسها باعتبارها أحب نساء النبى إلى النبى وأما الأمر الآخر فإن علي تزوج أسماء (١) يذكر الدكتور طه حسين هذا الرأى في كتابه الفتنة الكبرى الجزء النانى الذى خصص للحديث

الجشعمية بعد وفاة أبى بكر وهى أم محمد بن أبى بكر الذى نشأ فى حجر علي وإذ علمت هى ببيعة علي عادت إلى مكة غاضبة وعمدت إلى الحجر فاتخذت فيه سترا وجعل الناس يجتمعون اليها فتحدثهم من وراء الستر تنكر قتل عثمان وتقول: لقد غضبنا لكم من لسان عثمان وصوته وعاتبناه حتى أعتب وتاب إلى الله وقبل المسلمون منه ثم صار به جماعة من الفوغاء والأعراب فقتلوه واستحلوا الدم الحرام في الشهر الحرام في البلد الحرام.

وقد رأى طلحة والزبير أثر عائشة وأحاديثها في الناس فرغب إليها أن تصحبهم الى البصرة لتحرض الناس على حل دم عثمان وقد قبلت في غير تردد الا أن عبد الله بن عمر عندما ذكرها بقول الله عز وجل: «وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى» توقفت.

ومهما يكن من الأمر فقد ارتحل طلحة والزبير وعائشة يريدون البصرة وهم علي بالخروج ليردهم عما صمموا عليه وأتيح من الوقت لمعاوية ما مكنه من أن يحكم أمره ويهئ ضده ويكيد لعلي، وخرج كثير من الناس على علي وازداد اصرارهم على المقاطعة والمخاصمة ثم أرسل إليه علي عبدالله بن عباس فى جماعة من أصحابه فناظرهم على النحو التالى:

سألهم: ماذا نقموا على أمير المؤمنين؟

فقالوا: إنه حكم فينا الحكمين

فرد عليهم إبن عباس: بأن الله قد أمر بالتحكيم فى الصيد الذى يصيبه المحرم .

فقال جل شأنه: «يا أيها الذين آمنوا لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم ومن قتله منكم متعمداً فجزاء مثل ما قتل من النعم يحكم به ذو عدل منكم» كما أن الله أمر بتحكيم حكمين بين الزوجين إن ضيف بينهم الشقاق فقال: ووإن خفتم شقاق بينهما فابعثوا حكماً من أهله وحكماً من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله "بينهما إن الله كان عليما خبيرا».

وهكذا فقد حكم الله الرجال في الأمور اليسيرة فكيف بالأمور الجسام التي تحقن دماء الأمة.

إلا أن الخوارج قالوا إن ما نص الله عليه من الأحكام لا تجوز المخالفة عنه وما أذن للناس فيه من الرأى جاز لهم أن يجتهدوا فيه برأيهم. فليس للإمام أن يخالف ما أمر الله في الزاني والسارق وقاتل النفس المؤمنةبغير حق، وأمر الله في معاوية والطائفة الباغية واضح فليس لعلي أن يغيره وإنما عليه أن يحضى لقتال البغاه حتى يفيئوا إلى أمر الله.

وناظر علي الخوارج وكره أن يتأول الناس عليه آية التحكيم كما كره أن يتأول الناس عليه أنه لم يثبت في الصحيفة أنه أمير المؤمنين خصوصاً عندما قالوا له: أتراك شككت في إمرتك؟ فقال علي: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما كتب صحيفة الحديبية مع أبي سفيان ورفض أبا سفيان أن يثبت أن محمدا رسول الله محا الرسول من الصحيفة وصفه بأنه رسول الله وما شكك هذا في نبوته ولا رسالته، وأما فيما يتعلق بأمر الحكمين فإنه أخذ عليهم العهد أن يحكم بما في كتاب الله فإن وفيا العهد فالحكم إذن لله وإن خالفا كتاب الله فلا حكم لهما\*.

وهكذا إنبشق أول شقاق سياسى خطير من النزاع على زعامة الأمة الاسلامية بين مرشحين قويين متنافسين على الخلاقة هما علي بن أبى طالب

<sup>(</sup>١) كان المتحدث باسم الوقد القريشي في صلح الحديبية هو سهيل بن عمرو تحت إمرة أبا سفيان.

. الخليفة الرابع وصهر النبى ومعاوية والى الشام ومؤسس السلالة الأموية. ففيما كان علي -بحسب الرواية الشائعة - يهم بقطف ثمار الفصل فى معركة صفين سنة ٢٥٧ هـ لجأ معاوية الى حيلة حملت عليا على إيقاف القتال، والقبول بالتحكيم، فانتهى الأمر - من ثم - باخفاق علي ومن جراء ذلك تمرد فريق من جيشه، متذرعين بالقول أن قبوله بالتحكيم القى ظلالاً من الشك على حقه الشرعى فى الخلاقة.

وقد رسمت الظروف لهؤلاء الخوارج خطة محتومة لم ينحرفوا عنها قط أثناء تاريخهم الطويل وهي أن يكيدوا للإمام ويمكروا به ويتربصون به الدوائر ويصرفون عنه قلوب الناس وعقولهم وريا عارضوه أثناء خطبه وهو على المنبر في صلاته مطمئنون لعدله آمنون من بطشه وقد أغراهم عدله ولينه به، إلا أن علياً كان يعلم أنه سيموت مقتولا وأن قاتله أشقى هذه الأمة وكان كثيرا ما يقول في خطبه حينما يشتد سأمه لأصحابه وضيقه بعصيانهم ما يؤخر أشقاها؟ والمهم في أمر هؤلاء المتمردين الذين عرفوا بعد ذلك بالخوارج أنهم آثاروا للمرة الأولى في تاريخ الاسلام الأساس الذي تقوم عليه السسلطة السياسية والحدود التي تنتهي عندها، وبلغ بهم الأمر أنهم انكروا ضرورة منصب الخلاقة جملة وتفصيلا ودعوا الى قتل الحكام الطغاة (٢) وكان لجنوفهم إلى التمرد والاغتيال السياسي ناتجا عن فهمهم لمعنى التقوى والايمان الصحيح فقد ذهبوا الى أن المسلم الذي يرتكب كبيرة سياسية كانت أو غير سياسية يصبح خارجا على الدين، فإذا كان مرتكبها هو الخليفة جاز شرعا خلعه أو قتله على أساس أنه كافر (٣) ولذلك فلم يعد الاسلام وحده هو الاساس الطبيعي للسلطة السياسية بل يصاحبه السلوك الاجتماعي القويم في المجتمع الاسلامي وقد تبرأ الخوارج من عثمان وعلى ومن صحبهم وهذا التبرئ صفه من الصفات الذي يجب ان يتحلى بها المسلم، ومن عقيدتهم تكفير صاحب الكبيرة حتى ولو كان هو الخليفة ويجمعهم القول على أنه

ليس شرطا أن يكون الإمام من أهل بيت رسول الله لان الامام مجموعة من الصفات والخصال ينبغي أن تتوفر كي تصح الإمامة\*

ويذهب الخوارج إلا أنه إذا صلح الامام صلحت الأمة وإذا فسد الامام فسدت الأمة ويربطون بين الدار الاخرة وما بها من نعيم أو جحيم والحياة الدنيا والاتجاه السياسي على الأرض يقرر المصير في السماء الى النعيم أو الجحيم، فالإمام امام في الدنيا والاخرة ولذلك فهم يرون اختيار أصلح الناس للإمام وهذا الأمر لا يثبت إلا بالأعمال.

وهكذا فإن أهم ما يميز فكر الخوارج هو الايان العميق بالدين الاسلامى ويفكرة العدالة والوقوف مواقف واضحة فيما يتعلق بالفضيلة باعتبارها ليست موقفا وسطيا، فهناك خطأ وصواب، وحلال أو حرام، وكفر وايمان، وموقفهم من الإمامة موقف واضح فالإمام ليس معصوما من الخطأ ويجوز تكفيره إذا ارتكب الكبيرة كما يجوز عزله أو قتله، وهذا راجع الى موقفهم من العدل الإلهى، وقد انقسمت الخوارج فيما بينهما إلى عدة فرق:

أولا : المحكمة.... الذين اكتسبوا هذا الإسم من قولهم أن عليا ترك حكم الله وحكم الرجال فيما لا يجوز تحكيم الرجال فيم، وقال الشهرستانى فى أمرهم أنهم كذبوا على عليّ من وجهين أحدهما أنه حكم الرجال وليس هذا صادقاً لأنهم هم الذين حملوه على التحكيم، والثانى أن تحكيم الرجال جائز فإن القوم هم الخاكمون وهم الرجال.

ثانياً الأزارقه.. أطلق عليهم هذا اللقب نسبة الى زعيمهم أبى راشد نافع بن الأزرق، وقد ذهبت الأزارقة الى تكفير كل من لا يؤمن بما يؤمنون به وهم يسرون بين المسلمين وغيرهم لأنهم أحلوا دم كل مسلم ليس على عقيدتهم فأباحوا \* دكتور نيصل عون، علم الكلام ومدارسه، دار الثقافة للنشر والتوزيع - القاهرة ١٩٨١، ص ١٢٤

٣٥

قتل الرجال والنساء والأطفال، ويرى الشهرستاني أن الأزارقة قد أخطأت في عدة أمور وهي على النحو التالي:

- ١ أنهم كفروا علي بن أبى طالب وزعموا أنه المقصود بقوله سبحانه وتعالى: «ومن الناس من يعجبك قوله فى الحياة الدنيا ويشهد الله على مافى قلبه وهو ألد الخصام» بل قالوا أن ابن ملجم كان على حق عندما قتل علي بن أبى طالب وفسروا ذلك فى ضوء الآية: «ومن الناس من يشرى نفسه إبتغاء مرضاة الله» بل ذهبوا الى تكفير علي وعثمان وعائشة وطلحة بن الزبير وعبدالله بن عباس وهم عندهم خالدون فى النار.
- ٢ قالت الأزارقة بكفر كل من قعد على القتال معهم ضد خصومهم كما كفرت
   كل من لا يقول بإمامة ابن الأزرق.
- ٣ أخطأت الأزارقة في أنهم قالوا أن حكم أطفال المشركين حكم آباءهم فهم
   مخلدون في النار.
- ع جوزوا أن يبعث الله رسولاً يعلم أنه سيكفر بعد ذلك، بل قالوا ان الله يمكن
   أن يرسل نبياً كان كافراً قبل بعثته.
- ه أخطأوا في قولهم أن مرتكب الكبيرة كافر ويخلد في النار واستشهدوا على
   ذلك بموقف إبليس.

ومما يأخذ عليهم الشهرستانى أن الأزارقة خالفت النص الدينى وخرجت على محكم الآيات عندما أنكرت الرجم وأباحت لنفسها عدم آداء الأمانة لكل مخالفيهم فلا ينبغى للمؤمن من الخوارج أن يوفى دين بدين أو وعد للمشرك، ولم يقيموا الحد على قاذف الرجل المحصن وأجازوه على قاذف المحصنات من النساء، وقطعوا يد السارق فى القليل والكثير، ولم يعتمدوا فى السرقة نصابا (\*)

<sup>(\*)</sup> البقدادي، القرق بين القرق، ص ۸۶، والشهرستانى، الملل والنحل ص ۱۰۹ – ۱۱۰، واجع : علم الكلام ومدارسه ص ۱۳۲ – ۱۳۰.

# ثالثاً ، النجدات العازرية...

وتنسب هذه الفرقة الى (نجد بن عامر الحنفى) وسميت النجدات بالعازرية لأنهم عزروا الذين يجهلون الفروع دون أن يقولوا بتكفيرهم، ويقولون أن الدين أمران: أحدهما معرفة الله تعالى ومعرفة رسله، وتحريم دما المسلمين، وتحريم غصب أموال المسلمين، والإقرار بما جامن عند الله جملة فهذا واجب معرفته على كل مكلف، وما سواه فالناس معنورون بجهالته حتى يقيم عليه الحجة في الحلال والحرام، فمن استحل بإجتهاده شيئا محرماً، فهو مغرور، ومن خاف العذاب على المجتهد المخطئ قبل قيام الحجة عليه فهو كافر (\*)

#### موقف الرجئة

هذا الموقف المتطرف، لم ينج من تحدى بعض الغرق الاسلامية الأخرى، كالشيعة الذين عاهدوا عليا على الولاء المطلق، وكالمرجئة الذين تحدوا مفهوم الخوارج المتصلب في معنى الايمان الصحيح. ففيما كان الخوارج يميلون الى رد مدلول الايمان الى التمسك يالشريعة والعمل بمقتضاه، حصره المرجئة في معنى وحب الله ومعرفته والتسليم له»، وشددوا على ان الاعمال الصالحة، ليست دليلا على الايمان الصحيح، فالمؤمنون الها يدخلون الجنة بفضل اخلاصهم لله وحبهم له، لا بفضل عملهم ان ارتكب إثما ما، فإن المه لا يفسد ايمانه، ولا يحرمه من المكان الذي يستحقه في الجنةه، فالحكم الاخير عليه ينبغي، على اى حال، أن يترك لله، والسلطة السياسية لا يجوز أن تشار حولها الشبهات على أساس اعتبارات كلامية، اذ من حن الله وحده، ان يفصل في صحة إيمان الملكم، وايان سائر المسلمين معاًلا.

<sup>(\*)</sup> الفرق بين الفرق ص ٨٩.

أما في ما يتصل بشروط الخلاقة، فإن المرجئة وافقوا الخوارج في بند واحد هام في هذا الباب، هو ان اي مسلم اتصف بالتقوى ورأت الامة الاسلامية انه جدير بها، فهو مؤهل لتوليها، بصرف النظر عن كونه من قريش، قبيلة النبي، أو من سواها، بل حتى عن كونه عربيا (كما اشترط المحافظون) لا، أو غير عربي.

ومن الآراء المتحررة الأخرى التى قال بها المرجنة، ما نسب إلى جماعة من كبار علمائهم، من أن التصريح بأقيح أشكال الكفر (مثل الاقرار بالتثليث)، لا يستتبع بالضرورة، تهمة الكفر؛ وأن أرتكاب أكبر الآثام لايفسد إيمان المسلم، ولا يعرضه للهلاك، إن هو مات مقرأ بوحدانية الله، وهذا الاقرار، في رأى هؤلاء المرجئة، هو الشرط الوحيد للنجاة.

#### موقف الشيعة ،

وثالث فرقة كبرى من الفرق الدينية - السياسية ظهرت في غمرة الاضطرابات التى صدعت وحدة المسلمين، بعيد وفاة النبى، هي فرقة الشيعة، وهي بدون شك أهم فرقة تفرعت من الكيان الاسلامي. وكانت قد انبثقت، شأن الفرقتين الاخريين اللتين عرضنا لهما أعلاه، عن الكفاح السياسي الذي أستفحل في ذلك العصر، ومن محاولة للترصل إلى جواب وأف عن مشكلة السلطة السياسية التي طرحها الخوارج بأسلوبهم المثير، فاذا قبل أن الخوارج قد ثاروا على الخليفة الرابع، بدافع الحرص على الحقوق الاستورية الصريحة، الخاصة بالخليفة المنتخبا أشرعباً؛ وأذا قبل أن المرجئة قد احتجوا احتجاجاً معقول اللهجة على التصلب في الرأى وتركوا الأمر جملة لحكم الله؛ فإن الشيعة أنى أكتفوا بمعاهدة على على التأبيد القاطع المطلق، باعتبار أنه صاحب المؤوال إلى حجع نظرية هي دون الحجج الفعلية، وبنوا أكثرها على نظرة سابقة ومجردة الخطيفة ومهامة، فدعوة أماماً، وذهبوا إلى القول أن الأمام ليس الخليفة الشرعي الوحيد الموثوق في تأويل الشرعة الالهية.

#### عصمةالامام

وخلاقا للخوارج الذين لم يتهيبوا قط قيام الفوضى السياسية، فإن الشيعة أو دَعا إلى حكم فردى دينى (ثيوقراطى) مطلق. فقد ذهبوا إلى أن اختيار الخليفة أو الامام لا يكون بالانتخاب الشعبى (أو المبايعة)، كما اقتضى العرف الدستورى الذي درج عليه المسلمون في اختيار الخلفاء الثلاثة السابقين، بل بالتعيين أو النص الالهي؛ فالنبى عندما ينص على خلفه أفا يمثل إرادة الله ١٠ ولا كانت أخص صفات الامام المميزة هي العصمة عن الخطأ وعن الزلل، كان أتهامه بخرق الشريعة الالهية، أو عصبان أوامر الله، مكابرة فلم يسغ أن يتخذ ذريعة لخلعه، كما فعل الخوارج، والاقدام على هذا الفعل يعرض للخطر وحدة الأمة السياسية، وقدسية الشريعة الالهية ١١ يضاف إلى ذلك، أنه بحكم خطورة مهمته كظل لله على الأرض، وكمعلم معصوم، يضاف إلى ذلك، أنه بحكم خطورة مهمته كظل لله على الأرض، وكمعلم معصوم، ومرشد أكبر للجماعة الاسلامية، فمنصبه هذا لا يمكن الاستغناء عنه، ولا يجوز، بالتالي، انقطاع سلسلة الولاية التي تضمن هذا النصب، ففي أبان غياب والأمام، لابد من الاعتبار أنه في «غيبة» موقتة، فوجب عندها على جماعة المسلمين، أن يتدروا أمورهم في تلك الفترة، على أفضل ما يمكن، إلى أن تتحقق «رجعته» النهائية في آخر الزمان ١٢.

#### رجعة الامام:

ومع أن أنصار على الأولين، حاولوا العثور على نصوص فى القرآن أو الحديث، تصلح أساساً لدعم شرعية دعواهم الدستورية، فمن الواضح أنهم استخرجوا أكثر بيناتهم الفقهية من اعتبارات نظرية أو اجتهادية. وقد استحوذت عليهم فكرة الامام المعصوم إلى حد أنهم راحوا يطلقون عليه، غير مترددين، صفات الهية أو شبه الهية، وقد نقل عن عبد الله بن سبأ (وهو متشبع قديم، كان يهودياً ثم أعتنق الاسلام) قوله أن عليا حى لا يموت وأنه سبعود فى آخر الزمان «ليرث الأرض» ١٣. وللمذهب الشبعى أنصار آخرون كانوا، مع قبولهم مبدئياً بفكرة الأمام الذى لا يموت، يحصوون

بالأمام المعصوم. ثم مغالاتهم في التشديد على المنحى الشعائري من مذهبهم، كما في التنجس الذي رعا اتخذوه ذريعة، قيزهم عن أهل السنة والجماعة. ومع أنهم بجيزون عارسة التقية في تصرفاتهم الظاهرة، فان الفرق الاساسى بينهم وبين أهل السنة، ينبغى أن ينشد- كما يبدوا لنا- في حرصهم الواعي والمتعمد على هويتهم الخاصة. وهذه السلببة النابعة من هذا الحرص، تبلغ أحياناً حد الغلو الفاحش، كما يشهد على ذلك القرل الشيعي المأثور : وما خالف الجماعة، فقده الرشادي.

هذه الصفة بامامهم الخاص. فالاسعاعلية مثلاً يعتبرون إسعاعيل، المتوفى سنة ٧٦٠، وهر الابن الثانى للامام جعفر الصادق، الامام الأخير، ويدعون أنه في غيبة موقتة؛ فى حين أن «الاثنا عشرية» يعتبرون الامام الثانى عشر فى تلك السلسلة، وهو محمد بن الحسن المهدى (ت ٨٧٨)، الامام الغائب الذى سيعود فى آخر الزمان «ليملأ الأرض عدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً» ١٤.

وفيما يتصل بالمسألة الكبرى الأخرى التى أثارها الخوارج، وتركوها أرثأ للمتكلمين اللاحقين، وهى طبيعة العقيدة أو كنه الايمان، فان موقف الشيعة منها يمثل لمتكلمين اللاحقين، وهى طبيعة العقيدة أو كنه الايمان، فبينما نجد، مثلاً، الخوارج يصرحون بأن «كتاب الله» هو المرجع المذهبي والفقهي الأخير في الاسلام؛ وأنه، دون سواه، منبع التعليم الديني، نجد الشيعة يجعلون الإمام منبع التعليم الدينيي ومن هنا دعيت فرق الشيعة المتطرفة، لا سيما الاسماعيلية، باسم «التعليمية» في بعض الأحيان.

#### الرفض:

وفضلاً عن ذلك، فأن الشيعة، لما كانوا قد ألجنوا طوال التاريخ الاسلامي، إلى اتخاذ موقف الأقلية الناقعة، التي حيل تكراراً بينها وبين أمانيها السياسية، كان من الطبيعي أن يشرروا فكرياً على واقع الظروف الدينية – السياسية، وأن يلتمسوا، في مينان التجريد، ملجاً روحياً يلجأون البه في وقت الشدة، وهذا الاتجاه يصلح في الغالب لأن يعلل، ليس فقط الروح الثوري الذي ألهب العديدين من زعماء الشبعة، طوال التاريخ الاسلامي، والنزعة الباطنية التي طبعت أفكارهم ومواقفهم، بل قد يعلل أيضاً تجاويهم مع ابراز الفرق الكلامية العقلية في الاسلام، أعنى المعتزلة ١٥، أيضاً تجاويهم حتى زماننا هذا بجواز الاجتهاد الصادر عن قضاة اكفاء في مسائل الفقه، واستعدادهم ابدأ للأخذ عن الفلسفة اليونانية بلا تردد، ومع ذلك فمن المفارقات الفريية، أن جماعة من كبار علمائهم ١٦ قالوا بأشنع أشكال التجسيم والتشبيه، وربا

# مواقف الغزالي الخاصة إزاء مشكلات علم الكلام

١ - مشكلة العقل والنقل

٢ - مشكلة الحربة الانسانية

٣ - مشكلة رعاية الله للأصلح.

## والغرض من علم الكلام عند الغزالى:

هو الزود عن حياض الاسلام بالرد على المبتدعه وهو يشترك في هذا مع الفارابي الذي يقول إن صناعة الكلام يقتدر بها الانسان على نصره الآراء والأفعال المحدودة التي صرح بها واضع الملة وتزييف كل ما خالفها من الأقاويل أو كما قال (إبن خلدون) علم يتضمن الحجاج عن العقائد الايانية، بالأدلة العقلية والرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذهب السلف وأهل السنة.

أولاً: العقل والنقل: اختلف موقف الغزالي من العقل عن رأى المعتزلة والفلاسفة الأنه بنى المرفة على التجربة الروحية والكشف الباطني لأن اليقين عنده على ثلاث مراتب:

(١) إيمان العوام (٢) إيمان المتكلمين (٣) إيمان العارفين (١)

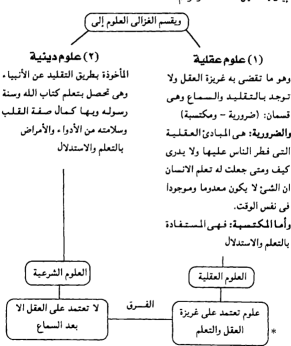
ومثال هذه الدرجات الثلاث أولا: أن يخبرك أحدا تثق فيه ثقة مطلقة أن الله موجود فتصدق ما يخبرك به بالسماع فقط (وهذا إيمان العوام).

والدرجة الثانية: أن تسمع كلام شخص من وراء جدار ولا تراه فتستدل على وجود الشخص من كلامه دون أن تراه فيكون الاستدلال هنا أقوى لأنه يجمع بين الاخبار والسماع المباش.

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي - المنقذ من الضلال، طبعة بيروت، ص٦٤.

وهذا أيان المتكلمين الذين يجمعون بين العقل والنقل.

الدرجة الثالثة: وهى المعرفة اليتينية وهى أشبه بايمان الصديقين والعارفين الذين يشاهدون الحق بأنفسهم وهو إيمان ينطوى على إيمان العوام المتكلمين لكنه إيمان يستحيل معه الخطأ والوهم.



<sup>(\*)</sup> راجع أبو حامد الغزالي، القسطاس المستقيم، ص٣٣ كذلك راجع الإقتصاد في الاعتقاد، ص٣٠.

ويصرح الغزالى بوجوب إتفاق العقل والنقل والظاهر والباطن ويرى أنه لا غنى للعقل عن السماع ولا غنى للسماع عن العقل.

يقول (كن جامعا بين الأصلين لأن المكتفى بالتقليد جاهل والمكتفى بالعقل مغرور - ولأن العلوم العقلية كالأغذية والعلوم الشرعية كالأدوية) فالشخص المريض يستحضر بالغذاء متى فاته الدواءا وكذلك أمراض القلوب لا يمكن علاجها الا بالأدوية يعنى بالعلوم الشرعية.

ومن ظن أن العلوم العقلية مناقضة للعلوم الدينية فطنه صادرعن عمى بصيره، ومن ظن أن العلوم الشرعية مناقضة إنسل من الدين إنسلال الشدة من العجين.

# لكن: ما هي قيمة المعرفة العقلية وما حدودها؟

العلم اليقينى هو الذى ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقى معه ريب، ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك بل الامان من الخطأ ينبغى أن يكون مقارنا لليقين مقارنة لو تحدى بإظهار يطلاته مثلا من يقلب العصى ثعبانا أو الحجر ذهبا.

وفى سبيل الحصول على العلم اليقينى شك الغزالى فى العلوم المبنية على التقليد ثم شك فى المحسوسات وفى الأوليات العسلية ولم تعد نفسه الى اليقين الا بنور قذفه الله فى صدره وهذا النور هو مفتاح أكثر العلوم ولولم يكن العقل مستعدا بقوله ما خرج من الشك إلى اليقين\*.

وقد هاجم الغزالى الفلاسفة لانهم أرادوا الاعتماد على العقل وحده فى تحصيل المعرفة فوصف معرفة الأمور الأبدية بطريق العقل وحده بأنها فضول وطمع فى غير مطمع. وافا تنال بالمكاشفة والكشف الباطنى.

# حرية الانسان عند الغزالي العلاقة وثيقة بين فكرة الحرية وفكرة التوحيد

ان الله واحد لا شريك له قادر عالم خالق ولا فاعل سواه لزم عن ذلك موقف جدى:

 (١) موقف الجبرية ينفون الفعل الحقيقى ويضيفونه لله - ويزعمون ان الانسان لا قدره لا ولا استطاعه.

(۲) موقف القدريه من المعتزله: ان الانسان خالق لأفعاله خيرها وشرها وهو مستحق عليها ثوابا أو عقابا في الدار الآخرة، واما الله فهو حكيم عادل ولا يجوز أن ينسب اليه الشر والظلم – ولا يجوز أن يريد الله من العباد خلاف ما يأمرهم به – ولا أن يحكم عليهم بشئ ثم يجازيهم به – وقد منح الله الانسان عقلا وإراده وجعله قادرا علي الفعل وليس ورود التكاليف في الشرع سوى ألطاف أرسلها الله للعباد ليحيى من حيّ عن بينه ويهلك من هلك عن بينه.

وللغزالي موقف من هذين الموقفين:

بتحدث الغزالي عن أقسام العقل على النحو التالى :

١ - العقل الطبيعي ومثاله أن يسقط الانسان في الماء إذا وقف على سطحه.

٢ - الفعل الاإرادى: مثاله التنفس إما بالأنف أو بالحنجرة.

٣ - الفعل الاختيارى: ومثاله الكتابة بالأصابع والحبر ظاهر فى الفعل الطبيعى والفعل الإختيارى فهو مظنه الالتباس ويقال فيه أن الانسان إذا شاء فعل وإن شاء لم يفعل وتاره يشاء وتاره لا يشاء فظن بعضهم أن هذا الفعل راجع إلى الانسان.

الله بقوله (إن الله علم جبريل الموازين وجبريل بلغها الى الأنبياء وهؤلاء نقلوها الينا بتعليمهم).

والغزالى يرى أن جميع المعارف المنتشرة فى البشر ترجع الى وحى الهى حتى لو كانت علوم الطب والنجوم والرياضيات فهى ليست من إختبارات العمل. ثم هو يعلق هذا على وضوح المعانى وبداهتها وهذا يعنى أن:

١ - العقل محتاج الى معونة خارجية.

٢ – القول بأن المحك الأخير للمعرفة وضوح المبادئ العقلية (وهو تعارض واضح).

لكننا إذا علمنا أن المعونة الخارجية لا تنفى بداهة العقل بل تقتضيها، وان معرفة صدق الموازين بالتعليم من النبى لا تنفى قيام العقل بالتحقق من صدقها لا نجد بين هذين الرأيين تعارضا.

فإذا أردنا أن نلخص موقف الغزالي من العقل قلنا:

- (١) أحكام العقل صادقة بالجملة وإن كانت عرضة للخطأ.
- (٢) إن إعتماد العقل على الشرع يهديه الى سواء السبيل ويزيل عنه بالصقل والجلاء ما علق به من الكدورة حتى يصبح مرآه مصقولة يحاذى بها شطر الحق.
  - (٣) ثم أن المعرفة العقلية تتأكد بالنور الذي يقذفه الله في القلب.
- (٤) العقل يحتاج إلى معونة خارجية فى حالتين الاولى شفاءه من الشك والثانية ارشاده الى الأمور الإلهية التى لا يمكنه الاطلاع عليها الا بطريق الوحى والإلهام.

وهنا يظهر لنا أن موقف الغزالى مختلف عن موقف علما ، الكلام والمعتزله لأن العقل عنده محتاج إلى الاهتداء بالشرع والى تحقيق معارفه بالاتصال الوجداني. لكننا إذا تعمقنا في تحليل الفعل الاختياري ظهر له وجهين: فالعقل يحكم عليه إما بتردد وإما من غير تردد أو تحير.

فالأفعال التى يقطع بها العقل من غير تردد مثل حركة اليد الى دفع الابرة التى يقصد بها العين فلا جرم أن الارادة فى مثل هذه الأفعال تتبعث بالعلم والقدرة والإرادة ولكن من غير روية ولا فكر.

ومن الأفعال التى يتردد فيها العقل ويتوقف عن الحكم عليها فلا يدرى إن كانت موافقة أم لا سائر الأفعال التي تحتاج الى روية كالخروج من الدار.

فإذا حكمت الارادة بأن الفعل خير سمى فعلا إختيارا لذلك قيل أن العقل في هذه الأفعال يحتاج الى التمييز بين خير الخيرين وشر الشرين.

ولا يتصور هنا ان تنبعث الارادة للفعل الا بحكم الحس والخيال والعقل - والارادة مسخرة إذن لحكم العقل، والقدرة مسخرة للإرادة، والحركة مسخرة للقدرة، والكل مقدر في الانسان بالضرورة من حيث لا يدرى - وجميع ذلك حاصل فيه من غيره لامته يعنى كونه مجبورا ومعنى كونه مختارا أنه محل لإرادة حدثت فيه جبرا بعد حكم العقل يكون الفعل جبرا، وحدوث هذا الفعل جبرا ايضا فكأن الانسان مجبرا على الاختيار\*.

<sup>(\*)</sup> واجع أبر حامد الفزالي، معارج القدس، ص٥٥ والاقتصاد في الاعتقاد، ص٣ والقسطاس المستقيم، ص٢٢، ٣٢.

#### قضية الثواب والعقاب

بعد أن تبين لنا أن العزالي من القائلين بالحرية المجبورة أو أن الكل جبر عنده - فما معنى الثواب والعقاب في الآخرة؟

# يجيبالغزالى:

لو أن الله خلق الانسان كامل العقل والحكمة والعلم وعرفه دقائق اللطف وخفايا العقوبات حتى إطلع على الخير والشر والنفع والضر - فإن هذا لن يمكنه من ان يزيد عما دبره الله ذرة أو يخفض ذره - وهولن يدفع مرضا أو يزيل صحة أو كمالا - بل إن كل ما خلقه الله وقسمه بين عباده من رزق وسرور وحزن وعجز وإيمان وكفر وطاعة ومعصية هو عدل محض لا جور فيه وحق صرف لا ظلم فيه بل هو الواجب على ما ينبغى وليس في الامكان أحسن منه ولا أتم ولا أكمل.

ولو لم يتفضل الله بفعله لكان بخلا يناقض الجود . وظلما يناقض العدل.

والجاهل أن الخير والشر أمر مقضى به، وكان القضاء به واجب بعد سبق المشيئة، فلا راد لحكم الله ولا معقب لقضائه وأمره وما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك.

والنتيجة أن الله لا يسأل عما يفعل. وإذا كلف الناس فأطاعوه لم يجب عليه الثواب بل إن شاء أثابهم وإن شاء عاقهيم وإن شاء أعدلهم ولم يحشروهم ولا يبالي لو غفر لجميع الكاذبين وعاقب جميع المؤمنين.

#### رعاية الله للأصلح

ذهبت المعتزلة إلى القول أن الله لا يستطيع أن يفعل بعباده خلاف ما فيه صلاحهم وخيرهم وان هذا الذي فعله نهاية طاقته وآخر قدرته.

يقول النظام - أن الله يقدرعلى فعل ما يعلم أن فيه صلاحا لعباده فى الدنيا ولا يقدر على ما ليس فيه صلاحهم وأما فى الآخرة فالله لا يوصف بالقدرة على أن يزيد من عذاب أهل النار شيئا أو ينقص شيئا ولا يستطيع أن ينقص من نعيم أهل الجنة.

وهي فكرة مأخوذة عن قدماء الفلاسفة الذين يقولون (أن الجواد لا يجوز له ان يدخر شيئا من جوده وكرمه، فما أبدعه وأوجده هو المقدور له - ولو كان في عمله ومقدوره ما هو أحسن وأكمل مما أبدعه وأوجده نظاما وترتيبا وصلاحا لفعله لأنه جواد. والجواد لا يبخل على مخلوقاته.

لم يأخذ الغزالي بهذه الفكره لأنه لو فعل لجعل إرادة الله مقيدة بما فيه صلاح الانسان وخيره لذلك بني رأيه على أصول عشرة:

- ١ أن كل حادث في العالم هو فعل الله وخلقه واختراعه .
- لا خالق سواه (فالله خلق القدرة والمقدور جميعا والاختيار والمختار جميعا
   فالقدرة وصف للعبد وخلق للرب وليست بكسب له.
- ٣ إن فعل العبد وإن كان كسبا له فلا يخرج عن كونه مرادا لله فلا يجرى فى
   الكون أى شئ الا بقضاء الله. (كالخير والشر والنفع والضر والاسلام
   والكفر، والفوز والخسران، والغوايه والرشد والطاعة والعصيان، والشرك
   والاممان)

- ٤ إن الله تعالى متفضل بالخلق والاختراع والتكليف.
  - ٥ يجوز على الله ان يكلف الخلق ما لا يطيقونه.
- ٦ إن الله قادر على إيلام الخلق وتعذيبهم من غير جرم سابق.
- لا إن الله يفعل بعباده ما يشاء فلا يجب عليه رعاية الأصلح بعباده لأنه لا يعقل في حقه الوجرب.
  - ٨ أن معرفة الله سبحانه وطاعته واجبتان بالشرع لا العقل.
- ٩ إنه ليس من المستحيل ان يبعث الله الأنبياء فحاجة الخلق الى الأنبياء
   كحاجتهم إلى الأطباء.
- ١- إن الله أرسل محمدا صلى الله عليه وسلم خاتما للأنبياء وناسخا لما قبله
   وايده بالمعجزات الظاهرة والآيات الباهرة.

وهو بهذا يخالف أصول المعتزلة الذين يقولون أن الخلق والتكليف واجبان على الله وان الله لا يكلف الخلق الا ما يطيقونه وأنه لا يعذب العبد من غير جرم سابق وأنه لا يفعل بعباده الا ما يرى فيه مصلحة لهم - والأصل الأول والثاني ويؤكدان موقف الغزائي من الحرية \*.

<sup>(\*)</sup> راجع الاقتصاد في الاعتقاد، القطب الثالث، الدعوى الخامسة ص٨٢. راجع أيضاً إحياء علوم الدين، ج١، ص١١٦.

## علم الكلام بين العقل والنقل

تتمايز العلوم باختلاف موضوعاتها كما تتمايز باستقلال مناهجها وإذا اشتركت بعض العلوم أو تقاربت في موضوع البحث أو أسس المنهج المتبع فيه فانها لا بد أن تتمايز بوجه ما في كل من هذين الجانبين.

مثال: العلوم اللغوية والعلوم الطبية والعلوم النفسية وسائر الدراسات الانسانية تشترك في أن موضوع بحثها هو الانسان بوجه عام ولكن لكل منها زاوية من الاهتمام ولونا من التخصص في تناول هذا الموضوع المشترك أي الاختلاف في الحيثية وإن إتحد الموضوع.

كل علم من العلوم المتخصصة المتفرعة له أساليبه وأدواته البحثية والمنهجية ومتطلباته الخاصة به وإن استفاد بغيره أو اشترك معه فى الأسس المنطقية العامة التى تقوم عليها تلك المناهج والأدوات.

مثل: استفادة البحوث الانسانية والاجتماعية منهجيا من العلوم الرياضية والطبيعية في إنها برغم خصوصية الظواهر التي تدرسها تلك البحوث الانسانية والاجتماعية أخذت بدورها تصطنع أساليب الاستقراء والاحصاء وتستخدم صورا من التجربة والملاحظة.

- ولما كان علم الكلام واحدا من العلوم الشرعية الاسلامية فإنه من الطبيعى أن يشترك معها أو يتقارب من الناحية المنهجية سواء فى مصادر استمداد الاحكام والأفكار أو فى كيفية صياغتها ومن الطبيعى أيضاً ان يتميز عنها بوجه ما. ولهذا العلم مزيد اتصال بحكم طبيعته وموضوع بحثه بالفلسفة والدراسات العقلية وقد خاض رجاله حربا مستمرة ضد الاتجاهات الفكرية والعقائدية المخالفة للاسلام. وعلم الكلام بدأ كغيره من العلوم الانسانية معتمدا

على كل من العقل والنقل مر بجراحل تطور وعوامل تأثير متباينة وتفاوت مدى إعتماده على كل من هذين القطبين (العقل، النقل) حتى غلبت عليه النزعة العقلية فسنعرض أولاً للدليل العقلى ومدى الاعتماد عليه لدى المتكلمين ثم للدليل النقلى ومحبيه.

#### (١) الدليل العقلى ومكانته في البحوث الكلامية

اذا كانت وظيفة علم الكلام دراسة الاحكام الاعتقادية بإعتبارها الاصول التى تقوم عليها سائر الاحكام الفقهية فلا بد أن يعتمد على الأدلة المنقولة عن النبى (صلى الله عليه وسلم) سواء كانت قرآنية أو بنوية. لكن ذلك لا يعنى الاعراض عن الأدلة العقلية التى تكشف عن المرافق لما يتضمنه النقل ما دام الوحى قد أمر باستخدام العقل وحث على النظر والاعتبار. وهكذا بدأت البحوث الكلامية معتمدة على العقل والنقل معا وإن كانت نتائج الاستدلال العقلى لا تعمد أحكاما نهائية الا اذا صدق عليها الشرع.

إن العقل والنقل هما مصدرين للإستدلال في علم الكلام وسوف نتناول مصدر الاستدلال الأول في علم الكلام وهو (العقل) أو الدليل العقلي. متضمن في ثلاث نقاط وهما:

أولا: النظر العقلي طريق للمعارف الاعتقادية.

ثانياً: وجوب النظر العقلي.

ثالثا : اعتراضات ضد النظر العقلى.

#### أولاً: النظر العقلي طريق للمعارف الاقتصادية:

أكثر المتكلمين وخاصة الاشاعره والماتريديه والمعتزله قرروا:

- ١ إن الدليل العقلى مقبول في مسائل العقيدة إلى جانب الدليل السمعي.
  - ٢ ان المعارف الكلامية تستمد من العقل ومن النقل جميعا.
- وريًا بالغ البعض منهم فى الاعتماد على الدليل العقلى والتهوين من قيمة الدليل النقلي.
- (أ) المعتزلة: فالمعتزلة على لسان شبخهم واصل ابن عطاء مؤسس هذا المذهب يقولون: (إن الحق يعرف من وجوه أربعة: كتاب ناطق، وخبر مجمع عليه، حجة عقل، أو إجماع من الأمة) كما يقرر أحد رجالهم في القرن الرابع أن الدلائل أربعة: (حجة العقل، الكتاب، السنة، والاجماع).
- (ب) الاشاعره: شيخهم الأول أبي الحسن ويقررون: أن جملة الطرق التي تدرك بها العلوم تنحصر في خمسة (العقل، الكتاب، السنة، الاجماع، القياس).
- يقسم الأمدى وهو أحد متأخريهم العلوم إلى: بديهية ضرورية وإلى نظرية كسبية ويقول أن الثانية إلما تستمد من الاول بواسطة النظر العقلى الذى قد يبدأ بالشك لينتهى بالعلم والمعرفة الجازمة القطعية إذا روعيت فيه القواعد السليمة للنظر.
- (٣) الما تريديه: يقرر الما تريدى في (كتاب التوحيد): (أن أصل ما يعرف به الدين وجهان: أحدهما السمع والآخر العقل) ويحلل ذلك بقوله: (الأصل في لزوم القول بعلم النظر وجوه وهي:
  - ١ أحدهما الاضطرار اليه في علم الحس والخبر فيما يبعد عن الحواس.
- ٢ وفى تعرف الآبات بما يتأمل فيها من قوى البشر وأحوال الآتى بها
   ليظهر الحق بنوره والباطل بظلمته ، فى قوله: (سنريهم آباتنا فى
   الآفاق وفى أنفسهم).

#### ثانيا : وجرب النظر العقلى :

المعتزلة والاشاعره يرون وجوب الاستدلال والنظر العقلى فى أصول العقيدة وعدم الاكتفاء بالتقليد فيها، ويختلفون مع الآمدى فى أنه أجمع على أن النظر المؤدى إلى معرفة الله تعالى واجب غير أن طريق ادراك وجوبه عندنا الشرع أما عند المعتزلة قولهم: إن مدرك وجوبه العقل دون الشرع.

وكان الخلاف بين الفريقين (المعتزلة، الاشاعره) هو الخلاف حول طريق وجوب النظر: أهو شرعى أم عقلى. وهذا يرجع الى الخلاف المبدئي حول التحسين والتقبيح المعقلين فالمعتزلة قالوا بالوجوب العقلى أما الاشاعره فذهبوا لانكارهم التحسين والتقبيح المعقلي إلى أن وجوب النظر المعقلي مستفاد من الشرع واستداءا على ذلك:

(أ) بالعديد من النصوص مثل قوله تعالى (قل انظروا ماذا فى السماوات والأرض). وقوله تعالى(إن فى خلق السماوات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب) عما يدل ظاهره على وجوب النظر طلبا للمعرفة الاعتقادية.

(ب) بالاجماع: حيث يقول الاشاعره أجمعت الامة على وجوب معرفة الله وهى لا
 تتم الا بالنظر وإذ هى أمر غير بديهى.

هناك ثلاث آراء حول وجوب النظر العقلي وهي كالآتي :

 ا جبد أن بعض المتكلمين تشدد في إيجاب النظر العقلي في أمور العقيدة على كل مكلف ما قد يبدو لونا من التعسف.

٢ - وهذا الرأى الأول دعا البعض إلى إنكار هذا الوجوب قائلين:

- (إنا لا نسلم أنه لا طريق إلى معرفة الله تعالى إلا النظر والاستدلال بل أمكن حصولها بطريق آخر وهو:
  - ١ إما بأن يخلق الله تعالى للمكلف العلم بذلك من غير واسطة.
  - ٢ وإما بأن يخبره من لا يشك في صدقه كالمزيد بالمعجزات القاطعة.
- ٣ وإما بطريق السلوك والرياضة وتصفية النفس وتكميل جوهرها من غير
   احتياج إلى دليل ولا تعليم.
- (ج) الفريق الثالث: يتخذ موقفا وسطا وأقرب الى التسامع إذ يقول: (نحن إنما نقول بوجوب النظر في نسق من لم يحصل له العلم بالله تعالى بغيرالنظر والا فمن حصلت له المعرفه به من غير النظر فالنظر في حقه غير واجب).
- يتسامل المتكلمون القائلون بوجوب المعرفة الاستدلالية والنظرية عن : (أول واجب على المكلف) أهو المعرفة نفسها، أم النظر الموصل إليها، أم أول أجزاء النظر، أم الشك الباحث على النظر؟ والمقصود بالشك هنا هو الشك الارادى المنهجى أى القلق الداعى إلى الشروع فى البحث للتحقق من جلية الأمر وإزالة الشك فى أمور العقيدة.

#### ثالثاً: اعتراضات ضد النظر العقلى:

- (أ) . طائفة هندية يسميها المتكلمون (السمنية): وزعموا أنه لا يعلم شيئ إلا من طريق الحواس الخمس وأبطلوا العلوم النظرية جميعا.
  - (ب) السوفسطائية: وهم فنات ثلاث:
  - العنادية: أنكرت حقائق الاشياء وزعمت أنها أوهام وخيالات باطلة .
- ٢ العندية: أتكرت ثبوتها وزعمت انها تابعة للاعتقادات حتى لو اعتقدنا
   الشئ جوهر فجوهر أو عرضا فعرض.

(ج) اعتراضات أخرى لطوائف من المسلمين كالحشوية وغيرها: إن فى كل عصر عوام لا يستطيعون النظر وقد قضى النبى صلى الله عليه وسلم بصحة إيان امثال هؤلاء دون مطالبتهم بالنظر أو الدليل. بل لقد أنكر النبى صلى الله عليه وسلم البحث فى مثل هذه المسائل عما يوجب الكف عن النظر والجدال فيها.

#### الاجابة على كل من هذه الاعتراضات

- (أ) يجيب البغدادى: عن الاعتراض الاول بتوجيه سؤال وهو: باذا عرفتم صحة مذهبكم؟ فإن قالوا: بالنظر والاستدلال هذا يخالف قولهم وإن قالوا: بالحس قيل لهم: إن العلم بالحس يشترك في معرفته أهل الحواس السليمة وما لنا ان نعرف صحة قولكم بحواسنا. وبذلك صح الطريق إلى العلم بصحة الاشياء إفا هو النظر والاستدلال.
- (ب) يتصدى (التفتازاني) للاعتراض الثانى الذي يشكك في الحسيات والعقليات جميعا قائلا: إمّا نجزم بالضرورة بثبوت بعض الاشياء بالعيان وبعضها بالبيان (أي الدليل العقلي) وأنه لو لم يتحقق تفي الاشياء فقد ثبتت وإن تحقق ققد ثبت شئ من الحقائق فلم يصح نفيها على الاطلاق.
  - (ج. ) يرد (الأمدى الأشعرى) على الاعتراض الثالث وخلاصته كالآتى:
- ١ إن المعرفة الاستدلالية اجمالية وتفصيلية: فمن المتكلمين من قال بأن الاجمالية واجبه على العوام اما التفصيلية فهى فريضة العلماء ولكن اذا كان الاعتقاد صحيحا من غير دليل قصاحبه مؤمن عاص بترك النظر الواجب.
  - ٢ أما عدم النقل عن النبي واصاحبه فيرجع في نظر الآمدي إلى :

- (٢ ١) أنه لم يكن في زمانهم ما يدعوا الى تحرير الادلة ودراستها على النحو المعروف.
- (٢-٢) كما لم ينقل عنهم أنهم وضعوا كتبا فى التفسير والحديث والجرح والتعديل والناسخ والمنسوخ والاحكام الفقهية مع الترتيب الخاص. وتد دعا القرآن إلى النظر والاعتبار ونبه على طرق النظر.
- (٣-٣) أما الزعم بأن النبى صلى الله عليه وسلم أنكر على النظر العقلى فيرفضه الآمدى بشده لما ثبت من وجوب النظر بالنص والاجماع. ويرى أن التخصيص ضرورى حيث أن الآيات والاحاديث الوارده في النهى عن المجادلة في الدين فهي خاصة حيث كان الدافع إلى هذا النهى هو الهوى أوجب الغلبة والتشكيك في الحق.
- (د) إن الاعتداد بالعقل طابع عام للفكر الكلامى الاسلامى وهو سمه المدارس الكلامية، هناك طوائف من أدعياء السلفية والنصية: كالماتريديه، السلف، الفرق الشيعية (الاسماعيلية، الزيدية، الاثناعشرية)، الصوفية (كالغزالى والقشيرى والمحاسبى) وسنتناولهم في الآتى:
- ١ الما تريدية: اتضع عليهم الطابع العقلى وهم يجرون على سنن شيخهم النسقى الما تريدي ويقول: (كل عاقل بالغ يجب عليه بالعقل أن يستدل بأن للعالم صانعا كما استدل عليه ابراهيم وأصحاب الكهف ومن لم يبلغه الوحى لا يكون معذورا بخلاف ما قالته المتقشفه الحنابلة والأشعرية).
- ٧ السلف: يظن بهم البعد عن استخدام العقل في سائل العقيدة فهم يعتمدون عليه في إتخاذ المعجزه دليلها على صحة الرسالة، ويقول ابن الجوزى الخنبلي (إن أعظم النعم على الانسان العقل لأنه الآلة في معرفة الإله) والسبب الذي يتوصل به الى تصديق الرسل).

إن السلفية يحتجرن فقط بالقرآن من حيث اخباره بالعقائد لا من جهة اثباته لها بالبراهين العقلية.

#### ٣- من الفرق الشيعية:

(٣-١) الاسماعيلية: برغم نظريتهم في التعليم الباطني لم ينكروا نظريا أن للعقل دورا ما وانتهى بهم الأمر الى التحرر من كل قيود النص الديني.

(٢-٣) الزيدية: ارتبطوا منذ نشأتهم بالاعتزال

(٣-٣) الاثنا عشرية: انتهوا الى تبنى منهج المعتزله فى التفكير الكلامى وإن خالفوهم فى بعض النتائج والمواقف.

 الصوفيه: كالغزالي والقشيري والمحاسبي وهم أصحاب منهج الكشف والرياضة الروحية وقد أعلوا من تيمة العقل ومعارفه.

أما الكشف أو الالهام عند المتكلمين فهو ليس من أسباب المعرفة بصحة الشئ عند أهل الحق.

هكذا تبين ان الأخذ بأدلة العقل أمر تلتقى عليه المدارس الكلامية جميعا ولم يكد يخرج على هذا الاجماع الا (الحشويه) الذين يرد عليهم الآمدى الاشعرى بقوله: (أما قول الحشويه: أنه لا طريق إلى العلم واستدراك مطلوب من المطلوبات الا بالكتاب والسنة ففى غاية البطلان). فإنا لو قدرنا عدم ورود السمع والأدلة لقد كنا نعلم وجود الرب تعالى وحدوث العالم وما يتعلق بأحكام الجواهر والاعراض وغير ذلك من المسائل العقلية. وليس مدرك ذلك كله غير الادلة العقلية.

إن الفكر الكلامي لا يقوم على العقل وحده وإغا هو دائما يتردد بين قطبي العقل والنقل وإن تفاوت اقترابا وبعدا من كل منهما.

# ٢- الدليل النقلى - وحجيته وعلاقته بالدليل النقلى أولا ، موقف المعتر له الأوائل من الدليل النقلى ،-

- لم يكن المعتزله هم أول المشتغلين بمسائل العقيده في البيئةالاسلامية فقد سبقهم وعاصرهم العديد من أثمه السلف (كالحسن البصرى وأبي حنيفه وغيرهم) .

وقد استند هؤلاء الأثمة في بيان الاحكام الاعتقاديه على الكتاب والسنه أولا ثم على العقل والرأى بعد ذلك أي على كل من الدليل النقلى والدليل العقلى معا مع الاعتداد أساسا بالأول منهما .

- ولما جاء المعتزله رفعوا من مكانه العقل وكادوا يسوون بينه وبين النص قاماً، وأخذت النزعة العقليه لديهم تنمو وتتزايد حتى جعلوا للدليل العقل في ميدان الكلام منزله قد تعلو على منزله الدليل السمعى.

## - ويشمل الدليل السمعي عند المعتزله ثلاثه أمور:

- (أ) القرآن
- (ب) الإجماع
- (جـ) الخبر المجمع عليه أي المتواتر أو المشهور
- وذلك يفهم من كلام واصل ابن عطاء في الآتي :-
- أ- القرآن: فإنهم جميعاً يعتمدون عليه بطبيعه الحال ولكن إسرافهم في استخدام سلاح (التأويل) يدعوهم إلى مخالفه ظواهر النصوص القرآنيه غالباً بحجه التنزيه.

ب- الاجماع: قد شكل النظام في وقوعه وفي حجته.

- ج- الأحاديث: يبدو أن واصل لم يقبل إلا المتواتر أو المشهور من الأخبار ثم جاء
   عمرو بن عبيد فشكك في الروايه والرواه.
- ولكن من الانصاف أن نشير هنا إلى أن هذه النزعة الا عتزاليه إزاء الدليل السمعى وخاصة (الاحاديث) قد مالت إلى الاعتدال بعد ذلك ولو من الناحيه النظريه، غير أن الفكره التى انتهى إليها التفكير المنهجى عند المعتزلة والتى يمكن أن نسميها (فكره الدور) قد قضيت من الناحيه العمليه على هذا التوازن الطارئ بن العقل والنقل عند المعتزلة.

#### ثانياً ، فكرة الدور وآثارها المنهجيه ،

- هذه الفكره تقوم على أن العقل أصل للشرع إذبه عرفت صحه الشرع ومن ثم فلا يصح الاستدلال بدليل سمعى على أيه مسأله من المسائل الكلاميه المتعلقة بوجود الله تعالى وصفاته وكل ما تتوقف عليه صحة البنوة وإلا صار الأصل فرعا وذلك دور باطل ومتناقض . والنيتجه اللازمه لذلك ألا يقبل الدليل السمعى في أمهات مسائل (العدل، التوحيد) وأن يقتصر مجاله على السمعيات التي لا مجال للعقل فيها وعلى المسائل التي لا يتوقف عليها ثبوت صحه النبوه .
- وبيان ذلك في منطق المعتزله أنه لا يجوز الاستدلال بالسنه والاجماع على
   مسائل العدل والتوحيد.
  - وهكذا قسم المعتزله مسائل علم الكلام ثلاثه أقسام :-
- (1) المسائل الأساسيه: التي تتوقف عليها صحه النبوه من أصول النظر والألوهيه أي مسائل العدل والترحيد (فهذه لا يقبل فيها إلا دليل العقل وحده) .

- (ب) مسائل السمعيات: التي لا مجال للعقل فيها، كمقدار الثواب والعقاب وأحوالهما (ولا يقبل فيها إلا دليل السمع وحده) .
- (ج.) ما خرج عن الأمرين السابقين كبعض الكلمات الإلهيه: التى لا تتوقف عليها صحه النبوه (فيقبل الدليلان أن معاً).
  - ثالثاً ، موقف الأشاعره من الدليل النقلي وتطوره ،
  - تعريف الاشاعره للدليل السمعي وهو يقرب من كلام المعتزله:
    - في العرف: هو الدليل اللفظي المسموع .
    - في عرف الفقهاء: هو الدليل الشرعي.
- عند الإشاعره: منقسم إلى : الكتاب، السند، إجماع الامد، القياس، الاستدلال .
- فى عرف المتكلمين: فإنهم إذا أطلقوا الدليل السمعى فلا يريدون به غير الكتاب، السنه، إجماع الأمه .
  - أما موقفهم من هذا الدليل فقد مر بمراحل مختلفه :
  - أ- بدأوا أول الأمر متحفظين بضرب من التوازن بين العقل والنقل.
    - ب- ثم أخذت كفه العقل ترجح على حساب النقل.
    - ج- ثم حاول الآمدى بعد ذلك تحقيق نوع من التوازن مره ثانيه .
- ويؤكد الاشاعره على امتزاج النزعة العقلية والنقلية في التفكير الأشعرى منذ
   بدايته كالغزالي والجويني مستندين إلى أدلة الشرع والعقل معا في مسائل
   الكلام كلها كمسألة وجود الله وغيرها من المسائل الكلامية .

- رفض (الباقلاتي) الاساس الذي قامت عليه فكره الدور و، بتضع ذلك في رده خلال كتابه: (إعجاز القرآن) على من زعم أن إثبات وحدانيه الله تعالى
- يكون من جهه العقل فيرى أن القرآن كلام الله إذا ثبت اعجازه بالتالى ثبت
   صدق الرسول وعندئذ يكون كل ما يتضمنه القرآن صدق واجب الاتباع.
- يتحدث (ابن تيميه) عن طريقه متأخرى الاشاعره في إثبات بعض الصفات بالعقل ويعضها الآخر بالسمع. ثم ظهرت بوادر التطور المنهجى باتجاهها المتزايد نحو العقل .
- يقول البغدادى: (إنما أضيفت العلوم الشرعيه إلى النظر لأن صحه الشريعه مبينه على صحه النبوه، وصحه النبوه معلومه عن طريق النظر والاستدلال ولو كانت معلومه بالضروره من حس أو بديهه لما اختلف فيها أهل الحواس أو البديهه). وفي هذا ميل إلى أن العقل أصل للشرع.
- غيد أن (الجويني) يأخذ عن المعتزله تقسيمهم الثلاثي للمسائل الكلاميه: ما
   يدرك بالعقل وحده، وما يدرك بالسمع وحده، وما يدرك بهما معاً. وهذه هي
   نظريه الدور عند المعتزله تماما.
- كما نجد عند (الغزالى) نفس التقسيم الثلاثى للمسائل الكلاميه. ويقول فى الاقتصاد: (إن ما لا يعلم بالضروره ينقسم إلى ما يعلم بدليل العقل دون الشرع وما يعلم بالشرع دون العقل وإلى ما علم بهما، أما المعلوم بدليل العقل دون الشرع فهو حدوث العالم ووجود المحدث وقدرته وعلمه وإرادته فإن كل ذلك ما لم يثبت لم يثبت الشرع إذا لشرع يبنى على الكلام فما لم يثبت الكلام النفسى لم يثبت الشرع). ومن بعد الغزالى نجد أن المنهج العقلى قد غلب على الكلام كله.

- ونلخص موقف الآمدى من هذا الدليل السمعى فى المباحث الكلاميه بقوله :
   هل الدليل السمعى يغيد اليقين أم لا ٢.
- (١) ذهب الشويه إلى أنه مفيد لليقين حتى بالغوا وقالوا: لا يعلم شبئ بغير الكتاب والسنه.
- (۲) ذهب آخرون إلى أنه غير مفيد لليقين لأنه موقوف على أمور ظنيه غير
   قطعيه .

فالعمل به يتوقف على ثبوت عدم تعارضه مع العقل من جهه ومع سائر النصوص الشرعيه من جهه أخرى . ونما يجعل الدلاله غير قطعيه أن نقل معان ألفاظ اللغه عن أصحابها آحادى فى الأكثر على أن اللفظ الواحد والعباره الواحد تحتمل اكثر من معنى .

- بنتقد الآمدى الرأيين السابقين :
- (١) رأى الشويه: فلأن النبوه لا تثبت بغير العقل.
- (۲) الرأى الآخر: فإن دعواهم أن الدليل السمعى مطلقا لا يغيد إلا الظن إغا
   تصح ان لو لم تقترن به قرائن تعيد القطع .
- ونجد أن الفكر الاشعرى قد انتهى فى تطوره من الناحيه المنهجيه إلى القبول بفكره الدور الاعتزاليه التى تقسم المسائل الكلاميه اقساما ثلاثه وذلك الاسباب التاليه :-
  - (١) أن العقل أصل للشرع .
- (٢) أن دلاله النصوص الشرعيه على معانيها ظنيه في الغالب بحكم طبيعه اللغه . ومن ثم فهى لا تقوى على معارضه الدلاله العقليه القطعيه وعدم الاعتماد على أحادث الآحاد في أمور العقيده.

# رابعاً ، أثر فكره الدور خارج نظاق الاشاعره ،

- نجد أن فكره الدور قد تسربت إلي واحده من أكثر المدارس الكلاميه متحافظه وهي المدرسه (الحنبليه) فنجد أن متكلما بارزا منها وهو (أبو يعلى) يقرر هذه الفكره بما يترتب عليها من تقسيم ثلاثي للمسائل الكلامية وإن كان عمليا لم يتأثر كثيرا بهذا المبدأ الاعتزالي .

- ونظرا لخظوره هذه الفكره وأثرها البالغ على التفكير المنهجى لدى المتكلمين نظرياً وعملياً يكون من المناسب أن نناقشها معتمدين إلى حد كبير على فكر الامام ابن تبعيه وعلى أفكار بعض من تأثر به ،من المتكلمين أنفسهم .

#### نقد هذا الموقف المنهجي لمتأخري المتكلمين :-

ان التوازن الدقيق الذي كان المتكلمون الأوائل يفخرون بإقامته بين
 العقل والنقل قد أصابه الاهتزاز :-

ا فنجد لدى الرازى والامدى: أن كفه العقل رجحت فى المسائل
 الكلامية الى حد كبير حتى كادت تعصف بالدليل النقلى قاما.

 ۲ – المذهب الاعتزالي : ايضا يقول بالتحسين والتقبيح ويرى وجوب النظر بالعقل ولو لم يرد الشرع.

٣ - اما الاشاعره: يرفضون التحسين والتقبيح العقلين ويرون أن النظر غير
 واجب لولا الشرع فإنه يبدو غير مفهوم.

ونجد ان ابن تبميه قد ألف كتابه (الموافقة) لنقد طريقه الرازى والآمدى ومن تبعهما في تقديم العقل على النقل. ويمكن تلخيص ما ورد في هذا الكتاب والاسس التي بني عليها هؤلاء الاشاعره موقفهم من الدليل السمعي في أربعة أمرر هي :

- ١ كون الادلة السمعية ظنية الثبرت فلا يستدل بها على القطعيات.
  - ٢ مسألة ظنية الدلالة وترجع في الجمله الى طبيعة اللغة.
    - ٣ فكرة الدور الذي يرونو بها نوع من التناقض.
      - ٤ تقديم العقل على السمع عند التعارض.
        - وسنناقشها فيما يلى :
- ١ مسألة ظنية الثبوت: إن الدليل السمعى عند المتكلمين هو الكتاب، السنة،
   الإجماع.
- أ بالنسبة للكتاب فتواتره ثابت جملة وتفصيلا وهذا مجمع عليه من المسلمين فماذا يمنع من الاستناد الى آياته وكلها قطعية الثبوت.
- ب الحديث: رفض الآمدى استدلال الاصحاب بالحديث فى مسائل الكلام مع انه يقرر بنفسه فى الأحكام ان سنة المتواتر الذى (إتفق عليه الكل بانه مفيد للعلم وان العلم الحاصل عنه ضرورى وكذا خبر الواحد اذا احتفت به القرائن، ويصفها جملة بأنها لا تفيد الا الظن والتخمين من الواجب ان نذكر ان الآمدى يعتمد على الأحاديث فى باب السمعيات ولو لم تبلغ دربه التواتر كما فعل فى مسألة الشفاعة والصراط وعذاب القبر وغيرها.
- ح الاجماع: الآمدى يصرح باعتباره حجة فى مسائل العقيدة ويدافع عن
   الاجماع وامكان وقوعه ولو لم يكن له مستند من النص ومع ندره وقوع
   الاجماع يتوافر الكثيرون على نقله عما قد يبلغ به درجة التواتر، إذن فلا

يمكن المجازفة بوصف الادله السمعية جميعا بانها ظنية الثبوت أو الاعراض عنها بسبب هذه الشبهة.

٢ - مسألة ظنية الدلالة: واما كونها ظنية الدلالة بسبب نقل معاني مفرداتها
 وصيفها بطريق أحادى وبسبب مرونة النحو والتصريف والنظم البياني تقديا
 وتأخيرا ومجازا وحذفا.

أهم تلك الافكار:

أ - قال الامام فخر الدين الرازى والآمدي (وإن اللفظ القرآنى من الأول
 أى المتواتر) إذن فلا يحق لهم وصف الادلة السمعية بكونها ظنية لان نقلها
 أحادى هكذا على وحه الاحمال.

ب - اما المجاز ونحوه فهى وسائل للابانة عن الغرض والمدلول وقد عرض الآمدى فى الاحكام ان المجاز ليس كذبا لأن القرينة تدل علي زن المراد المحني المجازى لا الحقيقى وربما كان المجاز افصح وأقرب ان تحصيل مقاصد المتكلم البليغ من الحقيقة. وقد احتوى القرآن على نوعين من الايات المحكمات والمتشابهات فقوله تعالي (والسماء بنيناها بأيد وإنا لموسعون) لا يفهم الا فى ضوء الآية الأخرى: (ليس كمثله شئ وهو السميع البصير).

ونجد أن أبن تبعية في كتابه (الموافقة) يبين أن الدلالة السمعية تفيد
 اليقين والقطع ويبطل قول من زعم تقديم الادلة العقلية قاما.

٣ - مسألة الدور: أساسها انه لا يمكن الاستدلال بالشرع ما لم يثبت وجود الله وكمالاته وافعاله التي منها أرسال الرسل وتأييدهم بالمعجزات فاذا ما ثبت صدق الرسول امكن ان نأخذ عنه ما بقى من أمور العقيدة وهي السمعيات ولكن هناك عدة وجوه وهي:

أ - انه من الممكن النظر الى آيات القرآن كنصوص مقدسه وأوامر ملزمة وعندنذ
 فقد تبدر هذه الفكرة وجبهة ولكن من الممكن النظر اليها كقضايا مشفوعة
 ببراهينها العقلية.

ونجد أن هناك من أعرض عن الاستدلال بالكتاب والسنه بحجة انها نقلية أو لفظية أو سمعية فهى لهذا ظنيةلا تصلح للقطعيات ومنهم من كانت ادلته عقلية الا انها في غالبها أفكار وأقوال منقولة أو مروية من كتب شيوخهم.

ب - من الممكن للناظر في أمور الدين ان يبدأ بإثبات النبوه اولا فإذا تبين له
 صدق الرسول بالعقل تبعه في كل ما جاء به سواء في الإلهيات او اكثرها
 عقليات محضة أم في غيرها من السمعيات والاحكام العملية التي قبلوا
 فيها الدليل الشرعي.

ويقول ابن الوزير: (أنه بعد اثبات النبوه لم يبق بعد تصديق الرسول بدلالة المعجزات الباهرات الا اتباع الدين المعلوم الذي جاء به لا استنباطه بتدقيق النظر كما صنعت الفلاسفة.

ح دده لو سلمنا لهم بكون العقل والنظر أملا والشرع فرعا عنه فكيف وهناك
 من يقول كالآمدى بان صحة الشريعة لا تتوقف على النظر العقلى وإن دلاله
 المعجزه على صدق الرسول ضرورية وإن المنكر لما تدل عليه بعد تحقق اركانها
 مكابر جاحد للضرورة.

إنه لم يكتفى بتقرير هذه الحقيقة بل يستخدمها فى الرد على من اعترض من الحصوم على استدلال الاشارة لصفة الكلام بالاجماع وزعم ان فى ذلك دوراً من حيث ان الاجماع يستند الى قول الرسول: (لا تجتمع أمتى على ضلالة) وصحة الرساله مبنية على ثبوت صفة الكلام.

# ٤ - تقديمهم العقل على السمع عند التعارض:

نتائج فكرة الدور – فكره الدور يمكن ان تحول دون الاستناد الى النصوص الشرعية تماما متى بدت معارضه العقل وقد صور ذلك ابن تيميه فى كتابه الموافقة إذ قال: (اذا تعارضت الادلة السمعية والعقلية فإما ان يجمع بنيهما وهو محال لانه جمع بين النقيضين واما ان يردا جميعا وأن يقدم السمع وهو محال لان العقل أصل النقل، فلو قدمناه عليه كان ذلك قدحا فى العقل الذى هو أصل النقل فكان تقديم النقل قدحا فى العقل المقل ثم النقل والعقل جميعا فرجب تقديم العقل ثم النقل اما أن يتأول واما أن يغوض.

- خبد أن الفكرة التي توفر ابن تيميه على نقدها في كتابه وهي أن دلالة السمع ظنية لاحتمال وجود المعارض العقلى وأنها لا تعتبر يقينه الا بعد الاستدلال على عدمه. وهي ضعيفة للوجوه الاتية:
- أ أنه من الممكن معارضة القانون بنقضيه دون الاحساس بأية أزمة عقلية وهذا قد يعنى وجوب تقديم النقل ولكن لو ابطلنا العقل لم يصلح أن يكون معارضا للنقل وذلك لان العقل قد دل على صحة السمع ووجوب قبول ما أخبر به وهذه معارضة جدلية لا تحل.
- ب ان النقل والعقل لا يمكن ان يتعارضا حقيقة فكلاهما حق والحق لا يتناقض،
   ويقول ابن تيمية انه لا شك ان الجمع بين الادلة عمل جاد وبناء اما الاسقاط
   لأحد الدليلين المتعارضين فهو دفع للمشكلة بالهروب منها.
- حال فكرة تطرفيه زعمها الرازى من ان دلالة السمع لا تتم او تصل الى مرتبة اليقين الا باسقاط المعارض العقلى المحتمل والا فمع احتمال وجوده لا تزيد الدلالة السمعية عن كونها ظنية ورفض الآمدى هذه الفكرة ونقدها في

 (الاكبار) يزد عليها بقوله: (اما ما قيل في بيان أن الدليل السمعى ظنى فإغا يصح أن لو لم تقترن به قرائن تفيد القطم.

وعلى الرغم من ان الآمدى يقع أسيرا لهذا الموقف المنهجى من الناحية العملية الا إنه ينتقده من الناحية النظرية.

وفى النهاية يدعو الغزالى وابن رشد وابن تيميه للعوده الى التوازن التقليدى في علم الكلام بين النقل والعقل.

# مراجع الفصل

- ١ أحمد أمين، ضحى الإسلام، مكتبة النهضة بالقاهرة ١٩٨٢م.
- ٢ الجويني، الإرشاد في أصول الاعتقاد، نشرة الخانجي القاهرة، ١٩٥٠م.
- ٣ التفتازني، شرح العقائد النفسية، ط كراتشي باكستان، نشر نور محمد،
   وشرح المقاصد استنول ١٣٧٧هـ.
  - ٤ مناهج الأدلة في عقائد الملة، المقدمة ص ٢٠ مقدمة د.قاسم.
- ه على سامى النشار (الدكتور)، مناهج البحث عن مفكري المسلمين.
   ص١٣١. ١٣٣٠.
- ٦ إبراهيم ياسين (الدكتور)، بحث الخيال عند ابن عربي، فى كتابه، دراسات فى التصوف الاسلامى والفلسفة الروحية ويحث الخيال فى كتاب الدكتور، محمود قاسم، والنشار، فى نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام.

#### حواشي الفصل الثاني

- . المسمودي . مروج الذهب ، ج ٤ ، ص ٣٩١ رما بعد ، الطبري ، تاريخ الرسل ، ج١ ص ٣٣٤٠. . ٣٣٦ رما بعدها . . Hittl, History of the Arabs, pp. 181 f
  - ". الشهر ستاني ، الملل والنحل ، ص ٩٢ وما بعد .
  - . الشهر ستاني ، الملل والنحل ، ص ٩١ ، انظر ايضا : البغدادي ، الفرق بين الفرق ص ٦٣ .
    - . الشهر ستاني ، الملل ، ص ١٠٤ ، البغدادي : الفرق بين الفرق ، ص ١٩١ وما يعد .
      - المرجم السابق ص ١٠٤ .
      - Cf. Goldziher, Le dogme et la loi de l'Islam p. 68
    - . الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٠٦ وقابل ص ٨٦ والبقدادي ، القرق ، ص ١٩٠ .
      - مالمرجم السابق ، ص ۲۰۴ ، والبغدادي ، الفرق ، ص ۱۹۵ ، و :

Goldziher, Le dogme, p. 180 f.

Goldziher, Le dogme, p. 165;

- ١ الشهر ستاني ، الملل والنحل ، ص ١٠٨ وما بعد .
- الشهر ستاني ، الملل والنجل ، ص ١٠٨ وما بعد .
  - النوبختي ، فرق الشيعة ، ص ١٦ ، ٩١ .
- المرجع السابق و ص ٩١ ، الشهرستاني ، الملل والنحل ، ص ١٣٢ ، ١٣١.
- Goldziher, Le dogme, p. 165 الحلى ، الباب الحادي عشر ، في اماكن متفرقة .
  - . الاشعرى ، مقالات الاسلاميين ، ص ١٥ ، النوبختي ، فرق الشبعة ص ١٨ . . ٢
    - ، النوبختي ، المرجع السابق ، الحلي الباب الحادي عشر ، ص ٤٤٠ وما يعد .

Goldziher, Le dogme p. 188 f.

- مقالات الاسلاميين، ص ٣٥٨ ٣٥٩، والبغدادي، أصول الدين، ص ٢-١٥.
  - موسي بن ميمون، دلالة الحاثرين :

Malmonides Guide des égarés, pt. I, ch 73,6 th proposition.

- هذا هو رأي الاشاعرة الرسمي الذي يقضي بأن «كل شئ في العالم يكون عندما يقول له الله كن... ويغني عندما يأمره بان يغني» (البغدادي، اصول الدين ص ٥٠). وعلي كل قان بقاء الشئ أغا هو نتيجة لما يخلقه الله فيه من عرض البقاء. وحتي توقف الله عن خلق هذا العرض فان الشئ ينعدم من الوجود، علي ان بعض مفكري المعتزلة (كالجيالي وابنه ابي هاشم علي الإخص) عارضوا هذا القول، وجادلوا في ان الله لا بد من ان بخلق عارض الفناء في لا مكان ان هو شاء أن يبيد الكون (المصدر نفسه، ص ٢٥. ٦٧ وما بعد).
- - الخياط، كتاب الانتصار، ص ١٣ وما بعد، اصول الدين، ص ٢٣٨، الباقلاتي، التمهيد، ص ٣٦٥ وما بعد.
  - كتاب الانتصار، ص ١٨، اصول الدين، ص ٢٣٨، وفي اماكن مثفرقة.
    - ، '- البقدادي،. اصول الدين، ص ٢٣٨، ٢٤٢ وما بعد.
- البخاري، الصحيح، ص ۱۹، ومسلم، الصحيح، ج۱، ص ۲۱۷، علي التوالي، انظر ايضا،
   اصول الدين، ص ۲۲۲ وما يعد.
- .- الاشعري، مقالات الاسلاميين، ص ١٥، النوبختي، فرق الشبعة ص ١٩- ٢٠، البغدادي، اصول . الدين، ص ٣٣٢، الجرجاني، كتاب التعريفات، ص ٧٩.
- المرجع نفسه، ص ١٥ وما بعد، البغدادي، اصول الدين، ٣٣١-٣٣٢ به النويختي، فرق الشيعة، ص ٣٨، ٣٩، ٢٧، الشهرستاني، الملل والنحل، ص ١٣٤ وما بعد، الملطي، كتاب التنبيه، ص١٥.
  - اصول الدين، ص ٦٠، والباقلائي، التمهيد، ص ٢٧٢.
    - الشهرستاني، الملل والنحل، ص ٣٠.

- . ' الاشعرى، مقالات الاسلاميين، ص ١٥١-١٥٧.
  - : المصدر نفسه، ص ٤٨٣.
- صاعد، طبقات الامم، ص ٦، الشهرستاني، الملل والنحل، ص ٣١٧.
- - الاشعري، مقالات الاسلاميين، ص ۱۷۷ وما بعد وايضا ص ۴۸۳ وما بعد، انظر ايضا Wensikn, Muslim Creed. p. 75 f.
  - البغدادي، اصول الدين، ص ٩١، مقالات الاسلاميين، ص ٤٨٦.
- البغدادي، اصول الدين، ص ٩٩، الشهرستاني، الملل والنحل، ص ٣٤، الخباط، كتاب الانتصار، ص ٩٩.
  - انظر ايضا: الاشعرى، مقالات الاسلاميين، ص ٤٩٧.
    - المرجع نفسه، ص ۱۸٤
    - : الاشعرى، مقالات الاسلاميين، ص ١٠١.
- : '- المصدر نفسه، ص ١٧٥، وما بعد، ٤٩٢، ٢٢٥، انظر ايضا : البغدادي، اصول الدين ص ٩٢.
  - الشهرستاني، نهاية الاقدام، ص ١٥٠ وما بعد، اصول الدين، ص ٧٠-٧١.
    - . .)- المصدر السابق، ۱۳۲ وما بعد.
    - الشهرستاني، نهاية الاقدام، ص ۱۳۲ وما بعد.
      - '- الاشعرى، مقالات الاسلاميين، ص ١٨٠.
    - الاشعري، مقالات الاسلاميين، ص ١٧٨، ٥٠٨ وما بعد.
- '- البغدادي، اصول الدين، ص ٩٠ وما بعد ، ١٠٣، الاشعري، مقالات الاسلاميين، ص ١٨٩. وما بعد و ١٥٠، وفي ص ١٩٠ و ١٩٥، مأخذ على ابى الهذيل بتعارض الرأي.
  - "- الاشعرى، مقالات الاسلاميين، ص ١٩٠.
  - "- المرجع السابق، ص ١٩٠ وما بعد، البغدادي، اصولُ الدين، ص ٩٠. ١٠٣.

- ٠ انظر مثلا : الباقلاتي، التمهيد، ص ٧٥ مما بعد، ٨٩، ٩٥، ١٠١ وقابل
- Anawati and Gardet, Introduction a la théologie musulmana, p. 38 f.
  - التمهيد، ص ٢٥٣، الاشعرى، الابانه، ص ٢١.
  - . . الاشعرى، مقالات الاسلاميين، ص ١٩٢ وما بعد.
- . انظر رسالة المأمون الي قاضي قضاة بغداد في تاريخ الطبري، ج١، ص ١٩٨، وفي فهرست ابن النديم، ص ٢٦٩- ٢٧٠.
- البغدادي، اصول الدين، ص ١٠٦، الاشعري، مقالات الاسلاميين، ص ٩٩٥، الشهرستاني، الملل والنحل، ص ٣٤.
  - · مقالات الاسلاميين، ص ١٩١ و ٨٨٥.
  - القرآن الكريم، سورة البروج، الآيتان ٢١ ٢٢.
  - ١- الاشعرى، مقالات الاسلاميين، ص ٩٨ ٥ وما بعد.
  - . ١٠٠٠ المصدر نفسه، ص ٥٨٧ و ٥٨٩ ، الخياط، كتاب الانتصار، ص ٩٢ وما بعد.
  - Patton, Ahmad b. Hanbal and the Mithna, p. 50 f. : راجع : ،
  - . راجع: 1bid, p. 33 f.
    - انظر ايضا: الاشعر، مقالات الاسلاميين ص ٦٠٢.
  - Patton, p. 139 f.
- راجع في هذا تاريخ الفلسفة الاسلامية ترجمة الدكتور كماله البازمي وتأليف ماجد فخرى الجامعة الامريكية بيروت ١٩٧٤ م.
- راجع أيضاً ابراهبم ياسين (الدكتور) في كتاب مشكلات في التصوف الفلسفي جامعة المنصورة ١٩٨٩ م.

الفصلاالثالث فلاسفة إسلاميسون

## ۱.الكندى( ۱۸۵ هـ۲۵۲م)،.

و أبو يوسف يعقوب بن اسحاق الصباح بن عمران بن إسماعيل بن محمد بن الشمّت بن قيس الكندى ، من قبيلة كندة من أشرف العرب ، وهى قبيلة باليمن والحجاز ، وأول من أسلم من أباء الكندى الأشعت بن قيس ، الذى قدم على رسول الله في وقد كنده ، وبعد فيمن نز ل الكوفة من الصحابة ، وروى عن النبى وشهد مع سعد بن أبى وقاص قتال الفرس ، وكان على راية كندة يوم صغين مع على بن أبى طالب ، وحضر قتال الخوارج بالنهروان ، أما إبنه فقد ولاه الزبير على الموصل ، وفي سنة ٨٥ هجرية خرج عبد الرحمن بن الأشعت على الحجاج فقتل فلم يعد لبنى الأشعت منزلة عند آل مروان ، ومع ذلك ظل بيت الكندى في الكوفة بيت من بيوتات الشرف والمجد إلى أن تولى العباسيون الخلافة ، فعادوا إلى الظهور إذ تولى اسحق بن الصباح الكوفة في أيام المهدى والرشيد ، وأنجب ابنه يعقوب وهو المعروف بالكندى ، فيلسوفنا الذي نتحدث عنه .

وقد تعلم الكندى العلوم الدينية والشرعية وعلم الكلام ، وشارك في الصناعة الدخيلة على الإسلام مشاركة فعالة ونعنى بها صناعة الفلسفة فنقل بعض كتب الفلاسفة عن السريانية التى كان يعد لها ، وراجع كتب أخرى لبعض المترجمين مثل كتاب الربوبية الذي ترجمه ابن ناعمة الحمصى ، وأصلحه الكندى . من أجل ذلك عده بعض مؤرخى العرب من المترجمين كما ذكر صاحب طبقات الأطباء حذاق الترجمة في الإسلام أربعة ، حنين بن أسحاق ، ويعقوب بن أسحاق الكندى ، وثابت بن قره ، وعمر بن فرحان الطبرى وقد ترجم من كتب الفلسفة الكثير وأوضح منها المشكل ويسط المستصعب كما يقول ابن جلجل في طبقات الأطباء .

وقد كان الكندي عالماً بالطب والفلسفة وعلم الحساب والمنطق وتأليف الهندسة وطبائع الأعداد وعلم النجوم مما يدل على أنه كان متبحراً في العلوم قبل أن يتفلسف .

## أ .الترفيق بين الفلسفة والدين ،.

يوضع الكندى فى رسالته إلى المعتصم بالله موقفه الدفاعى عن الفلسفة ومحاولته التوفيق ببن الفلسفة والدين ، فيرى أن صناعة الفلسفة أعلى الصناعات الإنسانية منزلة وأسماها مرتبة ، فالهدف الأساسى للفيلسوف فى عمله أصابه الحق وفى عمله العمل بالحق ، وهكذا يبين أنه لا مأخذ يكن أن يؤخذ على الفلسفة طالما أن هدفها الحق ثم أن الكندى يرى أن أشرف الفلسفة وأعلاها مرتبة ، الفلسفة الأولى ، وهذا يعنى علم الحق الأول الذى هو عله كل حق ، كذلك فالفيلسوف الأشرف هو ذلك الذى يحيط بالعلم الأشرف .

وهكذا يعلى الكندى من شأن الميتافيزيقا على غيرها من العلوم النظرية والعملية وهو فى هذا غير متابع لأرسطو الذى يعلى من شأن العلوم النظرية كالطبيعة والرياضة ، وما بعد الطبيعة على العلوم كالأخلاق والسياسة .

ثم أن الكندى يرى أن الواجب يستدعى منا شكر هؤلاء الفلاسفة الذين يسروا لنا سبل الحق وأشركونا فى ثمار فكرهم وكشفوا لنا ما خفى من حقائق كنا فى حاجة إلى الظفر بها ومعرفة حقيقتها . كذلك فهو يرى أنه لولا هؤلاء الفلاسفة ولر أمتنع وجودهم لما أجتمع لنا كل الحقائق الخفية التى كشفوا عنها بعد بحث طويل وشاق متتابع عبر العصور. يقول يقول الكندى و فينبغى أن يعظم شكرنا للأثنين بيسير الحق فضلاً عمن أتى بكثير من الحق إذا أشركونا فى ثمار فكرهم وسهلوا لنا المطالب الحقية، بما أفادوا من المقدمات المسهلة لنا سبل الحق فإنهم لو لم يكونوا لم يجتمع لنا من شدة البحث فى مددنا كلها هذه الأوائل الحقية التى بها يخرجنا إلى الأواخر من مطلوباتنا الخفية ، فإن ذلك إنما إجتمع فى الإعصار السابقة المتقدمة عصراً بعد عصر على زلك .

فإذا قبل أن الفلسفة قد أتت لنا من بلاد غريبة عنا أى من بلاد البونان ، فإننا يجب ألا نستحى من إستحسان الحق من أين أتى حتى ولو كان ذلك من الأجناس البعيدة عنا والأمم المتباينة لنا. وهذا المنحى من جانب الكندى فيه الرد العصرى المناسب على هؤلاء الذين دعوا إلى عدم الإشتعال بالفلسفة لأنها قادمة من بلاد وثنية

ثم أننا نلاحظ أن الكندى يدعو للبحث عن الحقيقة بصرف النظر عن كرنها إسلامية أم غير إسلامية .

ويبدو أن دعوة الكندى قد أثرت فى كثير من الفلسفة وخصوصاً ابن رشد الأندلسى الذى يقولاً «إذا كان ما يحتاج إليه النظر فى أمر القاييس العقلية قد فحص عنه القدماء أتم الفحص فينبغى أن نضرب بأيدينا إلى كتبهم . وننظر فيما قالوه من ذلك، فإن كان كله صواباً قبلناه منهم وأن كان فيه ما ليس بصواب نبهنا عليه .

ويعتقد الكندى أنه من واجب الجميع طلب الفلسفة ودراستها حتى هؤلاء الذين يحاربونها بحيث تنفى سوء التأويل .

ثم يهاجم الفقها ، الذين هاجموه لإشتغاله بالفلسفة فيراهم من أهل الغربة عن الحق رغم أنهم يترجون أنفسهم بتيجان الحق من غير إستحقاق لضيق فطنتهم ولأنهم لا يرتفعون من حيث معرفتهم إلى ما يستحقه ذو الجلالة ثم أن الحسد متمكن من نفوسهم البهيمية ، مما حجب أفكارهم ويصائرهم عن نور الحق ، ثم أنه يراهم مدافعين فقط عن مناصبهم وكراسيهم التى نصبوا عليها دون إستحقاق ، فهى مناصب شغلوا بها حبأ للرياسة ، وكذلك للمتاجرة بالدين لأنهم لا دين لهم فعن إتجر بشى، باعه ، ومن باع شيئاً لم يكن له ، فعن إتجر بالدين لم يكن له دين ، ويحق أن يتعرى عن الدين ـ كما يقول الكندى فى رسالته إلى المعتصم بالله « ص ١٠٣ ـ ٥٠ ا » (١٠) .

ولما كانت الفلسفة هي علم بحقائق الأشباء ، أو علم بالأشباء على حقائقها فإنها تشتمل على الربوبية وعلم الوحدانية ، وعلم الفضيلة ، وهذه كلها من الأمور التي إشتملت عليها الرسائل السماوية ، فلا خلاف أذن بين الفلسفة والدين ، بل أن الفلسفة تتوافق والدين لقول الكندى « لأن في علم الأشياء بحقائقها ، علم الربوبية

<sup>(</sup>١) رسالة الكندي إلى المعتصم بالله . ص ص ١٠٣ ، ١٠٥ .

وعلم الوحدانية ، وعلم الفضيلة ، وجملة كل علم نافع ، والسبيل إليه والبعد عن كل خيار والإحتراس منه ، وإقتناء هذه جميعاً هو الذي أتت به الرسل الصادقة عن الله جل ثناء ( ١ ) .

# ب.البرهنة على وجود الله،،

وهذه محاولة أخرى من محاولات الكندى كى يؤكد أن الفلسفة لا تتعارض مع الدين ، فيجهد عقله كى يقدم الأدلة الفلسفية على وجود الله ، وهو فى ذلك يسلك طريق الفلسفة الدينية أو تدين الفلسفة .

فهو يرى أن العالم حادث ومركب وهوا لهذا في حاجة إلى محدث يحدثه ومركب يركبه ، لأنه يرى أن الواحد الحق هو الأول المبدع الممسك كل ما أبدع ، فلا يخلو شيء من أمساكه وإبداعه وقوته إلا غار ودثر .

ويضيف الكندى أن فى نظم هذا العالم وترتيبه ، وفعل بعضه فى بعض ، وانقياد بعضه لبعض ، وتسخير بعض لبعض ، وإتقان هيئته ، على الأمر الأصلح فى كون كل كائن ، وفساد كل فاسد، وثبات كل ثابت ، وزوال كل زائل ، لأعظم دلالة على أتقن تدبير، ومع كل تدبير مدبر ومع كل حكمة حكيم .

ويجب أن نعترف أن أصل النظرة الغائية في الكون بوناني ، بدأت عند سقراط واتضحت عند أفلاطون ثم أرسطو .

فكلمة كسموس اليونانية التى إستعملها هؤلاء الفلاسفة هى مدلولها النظام، وكلمة لرجوس Logos فى مدلولها العقل . وهو أمر فطرى فى النفس ذلك النظر فى الكون ونظامه البالغ الدقة فلا غرابة أن ينزع هذا الفيلسوف المتعقل إلى إثبات وجود المنظم من خلال النظام .

<sup>(</sup>١) راجع رسالة الكندى إلى المعتصم ص ١٠٤.

# جه الكندي والبراهين على وجود الله ، .

# ١. الدليل الكوني أو الكسمولوجي ،.

وهذا الدليل يشترك فيه الكندى مع متكلعى الإسلام ، حيث ينتقل فيه من اثبات حدوث العالم وأن له أول وبداية في الزمان، الي إثبات ضرورة أن يكون له محدث ، وذلك لمبدأ العلية العامة ودليل ذلك قول الكندى الجرم محدث إضطراراً والمحدث محدث إضطراراً من ليس . كذلك قوله والمحدث محدث أن يكون الشيء علة كرنه ذاته أي وجود ذاته الحادث ، وهو بهذا ببأنه ليس محكناً أن يكون الشيء عكن أن يكون علة ذاته ، لأن هذا غير محكن عقلياً ، والعقيدة تفرض على الكندى أن يجعل من الله علة العالم ، والله ليس العالم ، ولا هو كالعالم بل هو علة العالم ، فالله هو العلة الحقيقية وهو الواحد الحق الذي لم يسبق وجوده عدم وجوده فالرجود والعدم صفات الحادث لا المحدث .

# ٢.دليل الوحدة والكثرة،.

نجد لهذا الدليل مثيل عند أفلوطين الذي يرى أن الله الواحد هو سبب الوحدة والنظام الحقيقي في العالم المادى المتكثر ، وهذا الدليل يستند إلى أن ما نشاهده في العالم السمادى والأرضى مركب ، وأنه يعتريه الوحدة والكثرة والتركيب ، ولما كانت هذه كلها عارضة في العالم وليس له من ذاته ، فلا يكن أن تكون في الأشياء كثرة بلا وحدة ولا حده بلا كثرة في محسوس أو ما يلحق المحسوس ، ولما كانت المحسوسات كلها مشتركة في الكثرة والوحدة ، فإن كان فيض الوحدة عن الواحد الحق الأول علة وجود كل محسوس ، بل هو بذاته واحد . وهو نفس كلام أفلوطين . فالواحد الحق هو وهزد كل محسوس ، بل هو بذاته واحد . وهو نفس كلام أفلوطين . فالواحد الحق هو الأول المبدع جميع الموجودات ، إذ لا وجود للموجودات إلا بما فيها من وحدة ، فالواحد الحق هو الأول المبدع المسك كل ما أبدع فلا يخلو شي ، من إمساكه وقوته إلا غار ودثر كما أشرن آنفاً وهو خلط بين العناية والأبداع .

#### ٣. دليل التدبير أو العنابة ،.

ينفرد الكندى بهذا الدليل على فلاسفة اليونان وإن كان هذا الدليل شائع بين فلاسفة الإسلام بإجماع ، وقد أقامه الكندى على أساس النظر في الإنسان ، فكما أن أثار التدبير في البدن الإنساني تدل على وجود مدبر فيه غير مرتى ، فكذلك تدل آثار التدبير في العالم في جملته على وجود مدبر له لا يرى ، وينظر القونوى إلى تدبير الله في العالم بإعتباره مشابها لتدبير النفس في البدن فكذا العالم المرتى لا يمكن أن يكون تدبيره إلا بعالم لا يرى ، والعالم الذي لا يرى لا يمكن أن يكون معلوماً إلا بما يوجد في هذا العالم من التدبير والآثار الدالة عليه وهو دليل لا يتقدم خطوة واحدة عن الدليل الكرني ودليل النظام .

## ٤.دليل النظام،،

أن النظام المشاهد في العالم وترتيبه ، وفعل بعضه في بعض ، وانقياد بعضه للبعض ، وتسخبر بعضه البعض ، وإتقان هيئته على الأمر الأصلح في كل كائن ، وفساد كل فاسد ، وثبات كل ثابت ، وزوال كل زائل لأعظم دلالة على أتقن التدبير ، ومع كل تدبير مدبر ، ومع كل حكمه حكيم .

وهكذا يحاول الكندى بيان قدرة الله فى أحكام صفة كل شى، فى السموات والأرض ، من جمادات وحيوانات وكائنات ناطقة ، وغير ذلك من مخلوقات كالأجرام الكبيرة والصغيرة ، أى كل ما يعبر عنه بأنه ليس فى الإمكان أبدع كا كان ، أما كيف يصف الكندى الله فإنه يصفه بالسلوب والنفى ، فهو ليس بجنس ، ولا نوع ، ولا حامل ، ولا محمول إلى غير ذلك من الصفات السلبية ، والصفة الإيجابية الوحيدة التى أثبتها الكندى لله هى صفة الوحدة التى له بالذات وحده ، وهو فى هذا يقترب من أفلوطين الذى يطلق صفة وحيدة على الله وهى ( الخير ). ولذلك كانت الوحدة أول صفات الله عند فيلسوف العرب وعند المفكرين المسلمين وهو أنه واحد بالعدد ، وبالذات ، وقد سار على هذا المنهج كل من الفارابي وابن سينا وغيرهم من الفلاسفة وكذلك الصوفية المتغلسفة .

#### ٢.الفارابي, ٢٥٩ هـ ٣٣٩ هـ) ..

يقول ابن سبعين أن الفارابى أهم فلاسفة الإسلام وأذكرهم للعلوم القديمة وهو الفيكسفوف فيها لا غير ، ومات وهو مدرك محقق .

ويصفة ابن خلكان في وفيات الأعيان بأنه أكبر فلاسفة المسلمين ولم يكن فيهم من بلغ رتبته في فنون ، والرئيس ابن سينا بكتابة تخرج ويكلامه إنتفع في تصانيفه .

والفارابي هو أبو نصر الفارابي الذي عاش في الفترة ما يين « ٢٥٩ م٣٣٩ . ٣٣٩ه » وقد سماه العرب المعلم الثاني بإعتبار أرسطر المعلم الأول ، وهو فيلسوف إسلامي مع أن أصله تركى ولد بقرية بوسيع من أعمال فاراب التي إليها ينتسب . وتعلم العربية إلى جانب التركية والفارسية ولكنه أتخذ العربية لساناً ، كما اتخذ الإسلام ديناً ، وتعلم العلوم الشرعية والدينية كما إشتغل بالعلوم الرياضية والفلسفة والتقي في بغداد باستاذه أبا بشر متى بن يونس ، وتعلم المنطق على يديه حتى فاق أساتذه ، وأغلب الظن أنه سمى المعلم الثاني لهذا السبب .

لم يترك الفارابي مؤلفات طويلة وقد فقدت معظم مؤلفاته ، وترك لنا إحصاء العلوم ، المدينة الفاضلة ، والموسيقي الكبير. وهي مؤلفات تضعه في مصاف الفلاسفة الذين ينحون منحاً انسانياً لا كونياً .

ولقد ترجم كتاب إحصاء العلوم إلى اللغة اللاتينية وتأثرت به الفلسغة الغربية في العصر الوسيط. ويقول عنه ماسينيون أنه كان فيلسوفاً بما تحمله هذه الكلمة من معنى ، إذا أنه قد ترك مذهباً محدد المعالم في الطبيعات أو الإلهيات أو الأخلاق أو السياسة . وواجه مشكلة القضاء والقدر ، وشغل بسلوك الفرد كما شغل بتدبير شئون المجتمع . ولعله أشد المشائين العرب عناية بعلم الإجتماع . ولقد وضح الفارابي السعادة بإعتبارها غاية ، وهي عنده تنال بمارسة الأعمال المحمودة عن إدارة وفهم مقصودين ، وفي وسع كل إنسان أن يفعل الخير وأن يحصل على السعادة إن أراد ذلك، فالإرادة عنده دعامة الأخلاق ، ومن الناحية السيكولوجية تعمق الفارابي في

شرح العمل الإرادى فيفرق بين الإرادة والإختيار ويروى أن الإرادة وليده شوق ورغبة يبعثهما الحس والتخيل فى حين أن الإختيار لا يكون إلا وليد تفكير وتدبر ، وهذا مقصور على الإنسان ، وكأنه يهبط بالإرادة إلى مستوى النزوع وبذلك يمكن أن تعزى إلى الحيوان .

وفى موضوع آخر يحاول أن يحلل مراتب العمل الإرادى فيربطه بالقصد والنية ربطاً وثيقاً ، ويلاحظ أن النية تتقدم ولا تقترن به ، وهى عنده العزم أو ما قد عقد عليه القلب من أمر أنك فاعله . أما القصد فيقارن فى نظره بالفعل والنية والقصد والعزم كلها ظراهر تقوم على أساس من التفكر والندبر ، وقيمة الإرادة فى حريتها .

والإنسان يستطيع أن يفعل ما يريد من الخير متى أراد ، فهو حر فيما يريد ويفعل ولكن هذه الحرية تخضع لسنن الكون وقوانينه وكل ميسر لما خلق له ، وعناية الله محيطة بجميع الأشياء ومتصلة بكل أحد وكل كائن بقضائه وقدره ، ولعل هذا هو الذي دفع « ديبور » أن يلاحظ أن الفارابي بعد من الفائلين بالجبر ، وإن كان هذا مجافياً للحقيقة ، فالمواقع أن الفارابي يرى أن مطول العتاية الإلهية هو تدبير محكم شامل لا تناقض فيها ولا تعارض ، فللكون نظامه المدقيق ، وللعبد قدر من الحرية ولا تعارض بين النظام الكوني والحرية الفردية .

# أولاً ، الميتافيزيقا عند الفارابي ..

إذا كان المعلم الثانى قد حاول الترفيق بين أفلاطون والمعلم الأول ليثبت وحدة الحقيقة ، فإن فكرة التوفيق كما قدمنا تعد أساساً من أسس الفلسفة الإسلامية والتوفيق عند الفارابى يدور حول نقطتين أساسيتين أولهما تتضع فى المشاتية وصبفها يصبغة أفلاطونية بحيث تكون أقرب إلى تعاليم الإسلام ، وهذا هو « التوفيق بين أفلاطون وأرسطو » وأما النقطة الثانية هى الترفيق بين الفلسفة والدين .

وقد قسم الفارابى الموجودات قسمان : واجب الوجود ومحكن الوجود ، ومحكن الوجود ، ومحكن الوجود مثلاً لا الوجود بغيره ـ فالنور مثلاً لا يوجد بالفعل إلا إذا وجدت الشمس ، وذلك أنه محكن الوجود بذاته قبل وجود الشمس فإذا كان واجب الوجود بذاته .

فالممكن الوجود يحتاج إلى علة ترجده ، ولما كانت العلل لا يمكن أن تسلسل إلى غير نهاية قلابد للأشياء الممكنة من إنتهائها إلى شيء واجب ، وهذا الواجب هو الموجود الأول الذي يعطى الوجود لمن لا يستطيع أن يعطى الوجود بذاته وواجب الوجود لا علة لوجوده ، فهو واجب الوجود فطبيعته تفضى إلى وجوده وإذا فرض غير موجود لزم منه محال . فلا يجوز أن يوجد شيء إلا بوجوده لأنه السبب الأول لكل وجود .

فالله هو الوجود التام ، وهر وجود بغير علة ، مبرأ من جميع أنحاء النقص وله بذات الكمال الأسمى ، قائم بذاته وهو بالفعل من جميع جهاته منذ الأزل ، دائم الوجود بجوهرة وذاته ، فجوهرة كاف في بقائه ودوام ، وجوده ، ووجوده خلو من كل ماده فيه فهر عقل محض ، وخير محض ، ومعقول محض ، وعاقل محض ، وليس له بالتالي صورة إذا هذه لا تكون إلا في مادة . كما يقول الفارابي في كتابه « أراء أهل المدينة الفاضلة » .

قوجود الله أذن بسيط غير مركب ، وهذه البساطة لا يمكن أن تكون لشيء آخر، ذلك أنه يمتاز عن غيره بأنه تام ، والتام الوجود لا يمكن أن يوجد وجود خارج منه من نوع وجوده . فهو واحد لا شريك له . فإذا إفترضنا وجود موجودان واجباً الوجود فإنهما أن يكونا متفقين أو متاباينين ، ولما كان الإتفاق غير التباين ، فلا يكون كل منهما واحداً باللنات ، ويعبارة أخرى : لو لم يكن الله واحد وكان واحد وكان هناك إلهه كثير فكانوا لا يخرجون عن أحد أمرين ، أما أن يكونوا متماثلين في كمال الوجود ، وهذا مستحيل ، وأما أن يكونوا متفايرين في شيء ما يعد جزاً مما به قوام وجودهم ، ويذلك يكون هناك ترتيب ، وهو مستحيل أيضاً ويساطة الله وكونه لا جنس له يجعل من المستحيل حده ، لأن التحديد هو تركيب وهو تعريف بالنوع والفصل كما في المواور، أو تعريف باللاة والصورة كما في الجواهر ، وهذا كله مناف لبساطة الله .

# ثانياً ، البرهنة على وجود الله ،.

يستدل الفارابي على وجود الله بالبراهين الآتية : .

#### ١.الله واحسسده.

فی کتاب آراء أهل المدینة الفاضلة برهن الفارابی علی وحدانیة الله فیما عرف عنده بالتمام . فالتام هو ما لا یمکن أن یوجد خارجاً عنه وجود من نوع وجوده وذلك فی أی شیء كان ، ولفد ضرب الفارابی أمثلة توضع معنی التمام .

فالجمال التام مثلاً هو ما لا يوجد شي، منه خارجاً عنه ، وهو ينفرد بوجوده ورتبته وحده . لذلك ليس يقال غليه كم أو متى أو أين ، وهو واحد معنى أن ذاته ليست من أشياء غيره كان منها وجوده ، ولا حصلت ذات مع معان مثل الصورة والمادة والجنس والفصل . فالله عنده غير مركب من مادة وصورة لذلك لا يقبل الإنقسام كما تقبل سائر الموجودات الإنقسام .

# ٢. وجوده أفضل الوجود ،.

الله برى، من أنحاء النقص ، فوجوده أفضل الوجود وأقدم الوجود ، بحيث أننا لا نجد وجوداً أفضل ولا أقدم من وجودة تعالى « آراء أهل المدينة الفاضلة » وهو تحصيل حاصل ولا يرقى إلى مستوى الدلبل لأنه إعتقاد المسلم .

#### ٣. نفى العدم والضدعنه ..

... لا يشوب وجود الله تعالى العدم ولا الضد إذ أن كل من العدم والصد لا بوجودان إلا في العالم السغلي عالم ما تحت فلك القبر ، فالعدم يحدث في الموجودات الحادثة المتغيرة ، والله ليس بحادث ولا متغير ، والضد يعنى أن هناك شبئان أو ضدان، ولما كان الله واحد لا مثيل له فلا ضد له وهذا الدليل أشبه بقياس الخلف وهو لا يصلح دليلاً.

## ٤.الأزليـــة،

يبين لنا الفارابي أن الله أزلى مكتف بذاته ، واذن لا حاجة إلى شيء آخر يعينه على البقاء أو على دوام الوجود وهذا الدليل أيضاً من العقائد الأساسية عند المسلمين وإذن فهو مجرد صفة من صفات الله ولازم هذه الصفة .

## ٥.الخلو من المادة والصورة ،.

وجود الله خلو من المادة والصورة ، فالقول بإن له صورة يعنى أن له مادة وطالما أن له مادة وطالما أن له مادة والصورة أن له مادة والصورة أن له مادة فلابد أن يكون لها صورة . والسورة بالنسبة لله تعالى فإن ذاته ستكون مؤلفة من شيئين كما هو الحال بالنسبة لأى جسم ، وعلى هذا فلا مادة له جل شأنه ولا صورة .

## ٦.الخلومين العلل..

الله سبب أول ، ولذلك فليس له علة أو علة غائبة ، لأنه لو قلنا بهذا لكان ككل الموجودات له علل أربع : المادية والصورية والفاعلة والغائبة ومعنى ذلك أنه جسم وهر ما يخالف صحيح العقيدة .

#### 

يرى الفارابي أن الله يعلم أنه معلوم لذاته وهو علم ، فهو عالم وعلم ومعلوم ، وهو ذات واحدة وجوهر واحد ، لكن ما يؤخذ على الفارابي أنه ينفي علم الله بالجزئيات

الحادثة وهو في هذا مختلف مع ما جاء في القرآن الكريم الذي يوضع أن الله يعلم كل كبيرة وصفيرة وما يعزب عن علمه مثقال ذرة في هذا الكون. ففي كتابه السياسة يقول ووأما جل المعقولات التي يعقلها الإنسان من الأشياء التي هي في مواد فليست تعقلها الأنفس السماوية لأنها أرفع مرتبة بجواهرها عن تلك المعقولات التي هي دونها ووفي هذا المجال يتعرض الفارابي لنقد عنيف لأنه يفرق بين الله وعنايته بالمخلوقات».

# ٨.الحــــق،

من صفات الله أنه موجود ، وأنه حق ، وأن الحق يساوى الوجود ، يقول الفارابى فى آراء أهل المدينة الفاضلة « حقيقة الشىء هى الوجود الذى يخصه بمعنى أنه لا حقيقة لما ليس بموجود » .

#### ١.٩لحكمـــة،

مادام الله عالماً فهو حكيم ، فالحكمة هي أن يكون الله عالماً بأفضل علم ، وطالما أن علم الله دائم ولا يزال فهو حكيم .

#### ١٠١٠ الحيساة،،

الله حى ، وهو الحياة وهذا لا يدل على معنيان مختلفان ، فهما يدلان على معنى واحد طبقاً للتوحيد بين الصفة والموصوف أو بين الصفة والذات الإلهية .

## ١١. العظمسة والجسلال. ١

يقول الفارابي أن الله ذو عظمة في ذاته وذو مجد في ذاته سواء أجله أم لم يجله أو عظمة غيره أو لم يعظمه أحد غيره أو لم يجده بشر .

# ٢١.٢١ لله العاشق أول ومعشوق أول ومحبوب أول ..

يقول الفارابى ملخصاً لصفات الله جل شأنه هو واحد ، وهو خير محض وعقل محض ، ومعض ، ومعقول محض . وهذه الأشياء الثلاث كلها في واحد ، وهو حكيم ، وحي وعالم وقادر ومريد ، وله أعظم السرور تلمي ، وهو العاشق الأول والمعشوق الأول

ووجود جميع الأشياء منه على الوجه الذي يصل أثر وجوده إلى الأشياء فتصير موجوده والموجودات كلها على الترتيب حصلت من آثر وجوده .

وللفارابى نظرية فى الفيض تشبه نظرية الفيض أو الصدور أو العقول العشرة عند أفلوطين ، وقد إستفاد فى هذه النظرية بجزج عناصر من الفيلسوف اليونائى أرسطو طاليس وكل من بطليموس وأفلوطين والواقع أن إستخدام فلاسفة المسلمين لألفاظ مثل الواجب والعاشق والمعشوق والعلة الأولى هو من الآثار غير الإسلامية وغير المناسبة للإستخدام للتعبير عن الوجود الإلهى المطلق .

## ثالثاً ،الفارابي ونظم الحكم المعاصر

نى مؤلفه عن أراء أهل المدينة الفاضلة يجعل الفارابى من مبادئه المثالية ذات محتوى واقعى ، وهو يستمر فى دعم هذه الأراء فى مؤلفاته من أمثال « السياسة المدنية » وكتاب « تحصيل السعادة » و « فصول المدنى » وغيرهما عا قدم للمكتبة العربية فى مجال الفلسفة السياسية فى وقت لم تكن فيه قد عرفت هذه الفلسفة بشكلها المعروف الآن .

ولإن كان تفكير الفارابي مثالباً إلا أنه عاش طوال حياته التي إمتدت من أواخر القرن الثالث الهجرى حتى منتصف القرن الرابع الهجرى يشارك بعقله وخياله في التجربة الواقعية من حوله .

ولقد تأثر الفارابي في فكره السياسي بالتراث اليوناني والاسلامي وكذا بالحياة السياسية في عصره .

والباحث في تراث الفارابي يستطيع أن يلتقط مجموعة من الموضوعات الحية والتي نجد لها مثيلاً في الفكر السياسي في القرن العشرين .

فهو يتحدث عن الدولة ومذهبها السياسى ، وكذلك يذكر الأيديولوجية ونظم الحكم ، والسياسية ، والدساتير ومدى صلاحيتها للشعوب المختلفة ، والمواطنة ، والتخطيط وأسلوب تنظيم الدولة .

ولا يفوت الغارابي أن يقدم لنا صورة الرئيس والقائد والزعيم (١١) وحكم الصغوة والإرستقراطية . ثم هو يقدم غوذجاً لتقسيم الطبقات الإجتماعية ، وأسسها النفسية والوظيفية والإقتصادية والتماسك الإجتماعي وعناصره والتعليم وفلسفته في إعداد الحاكم والمحكومين .

وهذا التشابه بين الأفكار الفارابية في السياسة والمبادى، التي برزت في القرن العشرين راجع إلى عبقرية الفارابي السياسية التي تقوم على مزجه بين التراث اليوناني عند أفلاطون وأرسطو ، التراث الإسلامي متمثلاً في عناصر الدولة الإسلامية ونظمها وشرائعها ومثلها .

وهكذا إستطاع الفارابى أن يقدم نموذجاً مثالياً للدولة أستقى عناصره من الدولة البونانية والدولة الإسلامية تما جعل نموذجه هذا أشبه بالدولة فى القرن العشرين لأنها أخذت بمبادىء المسئولية ، والتخطيط والتنظيم الكلى والحكم الدكتاتورى ، والتدخل المحدد فى بعض الأنظمة .

# ١. رئيس المدينة الفاضلة (الدولة)،

الرئيس كقلب الإنسان من الدولة فهو برأس ولا برأسه أحد آخر ، وهو الامام ورئيس الأمة بل ورئيس المعمورة من الأرض كلها ، ولا يمكن أن يصل أحد إلى الرئاسة إلا إذا توفرت إلى عشرة خصلة قد فطر عليها : منها . أن يمكون تام الأعضاء إذا لا يعقل أن يمكون رئيس الدولة معوقاً ، وأن تمكون قوى أعضاؤه مواتبة للأعمال التي شأنها أن تقوم بها ، ومتى هم عضو من هذه الأعضاء بعمل يمكون به أتى عليه بسهولة كما يجب أن يمكون الرئيس بالطبع جيد الفهم والتصور لكل ما يقال له فيلقاه بفهمه على ما يقصده القائل ، وعلى حسب الأمر نفسه ، وهذا يعصم الرئيس من الوقوع في

١٠ ) راجع آراء أهل المدينة الفاضلة ، ص ٨٠ ـ ٨٠ ، وطبعة ( نادر ) ص . ص . ١٢٠ . ٢٢٠ .
 راجع أيضاً : محمد عبد المعز نصر في و الفارابي ونظم الحكم في القرن العشرين ، الكتاب التذكاري الهيئة العامة للكتاب ، مصر ص ص .ص ٢٣٠ ـ ٣١٤ .

تحريف الأقوال وفهمها على غير مراميها عما يجنبه الحكم على الأشياء بما لا يتفق لها كما يجب أن يكون الرئيس جيداً الحفظ لما يفهمه ولما يراه ولما يسمعه ولما يدركه ، وفي الجملة لا يكاد ينساه كذلك يجب أن يكون الرئيس جيد الفطنه ذكياً إذا رأى الشيء بأدنى دليل فطن إليه على الجهة التي دل عليها الدليل ، لا على ما يدور في خلاه خيالاً أو ظناً .

ثم يكون حسن العبارة يؤاتيه لسانه على إبانه كل ما يضمره إبانه تامة . وهى قاعدة هامة للرئاسة إذ لا يفترض أن يكون الرئيس متلعثماً غير قادر على الإنصاح عما يدور بُخلده ، أو أن يكون رئيساً خجولاً على غير علم بقواعد اللغة والمنطق السليم فإن هذا يدنى من شأنه ويقل من قيعته .

ومن القواعد الهامة ( ٢ ) التي يجب أن يأخذ بها الرئيس عندما يكون مؤهلا للرئاسة أن يكون محبأ للتعليم والإستفادة منقاداً له سهل القبول ، لا يؤلمه تعب التعليم ولا يؤذيه الكد الذي ينال منه . وفي هذا العصر لا يمكن أن نتصور رئيساً جاهلاً نافراً من التعليم والتعلم فكل الدولة المتقدمة تأخذ بالتعليم وتحرص على تقدمه وتقدم وسائله وتمهيد الطريق أمام الشعب للتعلم - فإن كان الرئيس غير متعلم فكيف بسوس الوعية ؟ وكيف يقيم علاقاته مع الدول التي يتعامل معها ؟ ثم كيف يخوض في بحر السياسة العالمية ؟

. ويجب ألا يكون الرئيس شرها أكولا منكباً على المأكول والمنكوح فالإنكباب على صنوف الشهوة يعطل العقل ويطلق الغرائز الحيوانية .

ـ وعلى الرئيس أن يتجنب اللعب ، وأن يبغض الكذب وأهله ، وأن يكون كبير النفس محبا للكرامة تكبر نفسه بالطبع على ما يشين من الأمور ، وتسمو إلى الأرفع منها. ويبدو أن الغارابي لم يكن يدرك أهمية محارسة الرياضة البدنية عندما حرم الرئيس من

<sup>(</sup>١) السياسة المدينة ، طبعة حيدر آباد الدكن سنة ١٣٤٦ هـ . ص . ص ٧٠ - ٧٧ .

<sup>(</sup> ۲ ) الفارابي ونظم الحكم ، ص ۲۲۹

اللعب ، إلا إذا كان يقصد باللعب نوعاً من اللهو الذى يصرفه عن أمور المسكم والرئاسة .

ثم على الرئيس أن ينظر إلى أمور الدرهم والدينار وسائر أعراض الدنيا بإستهانه حتى لا تتحكم فيه وتصوفه عن الحياد والنزاهه في الحكم.

. ويجب أن يكون الرئيس بالطبع محبا للعدل وأهله ومبغضاً للجور والظلم وأهلهما ، يعطى النصف من أهله ومن غيره ـ يعنى يطبق العدالة سوا ، كان ذلك بين أهله أو بين عامة الشعب ـ ويحث على العدل ، ويؤتى من حل به الجور مؤتباً لكل ما يراه حسناً وجميلاً ، ثم أن يكون عدلاً غير صعب القياد ولا جموحاً ، ولا لجوجاً إذا دعى إلى العدل ، بل صعب القياد إذا دعى إلى الجور وإلى القيح .

. ويجب أن يكون الرئيس قوى العزيمة على الشيء الذي يرى أنه ينبغي أن يفعل جسوراً عليه مقدماً ، غير خائف ولا ضعيف النفس وإجتماع هذه القاعدة مع قاعدة العدالة يجعل من الرئيس قادراً في غير ظلم ، حاسماً في غير تهور ، شجاعاً متحلياً بالنزاهه والعدالة وهذه أمور لو توفرت لرؤساء الدول الأن لجعلت منهم أفضل الناس وأحقهم بالرئاسة .

# ٢. التنظيم والسلطة في الدولة الفارابية ،.

الدولة عند الفارابي ( ١٠) تظام كلى ، والمواطنون أجزاء هذا النظام الذي يستمدون منه وجودهم واستقلال لهم ، أو قل أن الفارابي في هذا النظام الشمولي للدولة لا يجعل من الأفراد وحدات مستقلة في الدولة كما هو في النظام الحديث للدولة وإغا يجب أن ينضوي جميع الأفراد في النظام الهرمي للدولة فيدينون للرئيس الأول بالولا، والطاعة المطلقة ، والأفراد يتوحدون في سلسلة لتقسيم الهرمي والتبعية لخدمة الأهداف المفروضة عليهم من أعلى ، وطبقاً لخطة تنفذ تنفيذاً يقوم على التخصص

<sup>(</sup> ۱ ) الفارابي ونظم الحكم ، ص ۲۲۹ . ٣٥

الوظيفي وتقسيم العمل المبنى على الإختلاف في القدرات والفروق الفردية ، وكذلك على عدم المساواة القائمة على نوع الدور الذي يؤديه الأفراد في خدمة خطة السلطان .

ونما يلاحظ على الدولة الفارابية أنها منظمة بطريقة صارمة جداً بل تصل إلى حد تصورها دولة دكتاتورية إلا أنها ليست من الدول الغاشمة أو الجاهلة وتختلف عن النظم الدكتاتورية الحديثة في كونها تنشد عرضاً نبيلاً يتمثل في محاولة تحقيق سعادة مواطينها في الدنيا والآخرة طبقاً لقدرات كل واحد منهم ولنوعية السلوك الصادق عنهم بإعتباره إما سلوكاً عالياً أو خسيساً.

وببدو غوذج الدولة الغارابية تكراراً لنموذج الدولة الأفلاطونية الكاملة أو الكلية ، فقد شبه الغارابى الدولة بالبدن التام الصحيح الذى تنتظم أعضاؤه المختلفة المتفاضلة فى الأهمية والدرجة عن العضو الآخر ، وفى هذا النظام يسود القلب ويسيطر على جميع الأعضاء رئيسية كانت أم خادمة .

يقول الفارابي في كتابه « المدينة الفاضلة » والمدينة الفاضلة تشبه البذن التام الصحيح الذي يتعاون أعضاؤه كلها على تتميم حياة الحيوان ، وعلى حفاظها عليه وكما أن البدن أعضاؤه مختلفة متفاضلة الفطرة والقرى وفيه عضو واحد رئيسي وهو القلب ، وأعضاؤه تقرب مراتبها من ذلك الرئيس ، وكل واحد منها جعلت فيه بالطبع قوة يفعل بها فعله إبتغاء لما هو بالطبع غرض ذلك العضو الرئيسي ، وأعضاء أخر فيها قوى تفعل أفعالها على حسب أغراض هذه التي ليس بينها وبين الرئيس واسطة فهذه في المرتبة الثانية ، وأعضاء أخرى تفعل الأفعال على حسب غر هؤلاء اللذين في هذه المرتبة الثانية ... وهكذا إلى أن تنتهي إلى أعضاء تخدم ولا ترأس كما قدمنا عند حديثنا عن الرئيس الذي يمك السيادة المطلقة في الدولة والذي يهتم بترتيب الدولة والمحافظة على ترازنها ، وإزالة إختلال ما يختل من أجزائها وهو في هذا التصور والمحافظة على ترازنها ، وإزالة إختلال ما يختل علم الإجتماع ، كما يسبق هويز وترماس كإرليل ، وغيرهم من المفكرين المحدثين .

<sup>(</sup>١) الفارابي ونظم الحكم في القرن العشرين ، ص ص ٢٢٦ - ٢٤٠ .

ويبدو أن هذا النوع من السيادة الدكتاتورية للرئيس فى الدولة الفارابية قد شغل الفارابي لدرجة أنه جعل من الرئيس الأول فى جنس لا يمكن أن يرأسه شى، من ذلك الجنس مثل رئيس الأعضا، فإنه هو الذى لا يمكن أن يكون عضو اخر رئيساً عليه لذلك يؤكد الفارابي أن رئيس المدينة الفاضلة ينفرد بإنسانية خاصة لا تتوافر فى إنسان آخر . ثم ويعقد شروطاً يجب أن تتوفر له أهمها أن يكون معدا للرياسة بالفطرة والطبع أولاً وبالهيئة والملكة الإدارية ثانياً ـ وأن يكون عارفاً بأكثر الصنائع التي يخدم بها .

#### ٣.سلطات الحاكسم ..

إذا كان الإنسان قد خلق وفيه ميل نحو بلوغ السعادة والكمال ينبثق من طبيعته ونفسه وإذا كان بلوغ السعادة إرادة الإنسان الأولى ، وإذا كانت إرادته الثانية تنبع من الجزء المتخيل فإن كلا الإرادتين يكونان في الإنسان رغبته في أن يختار أن يسعى نحو السعادة بإرادة حرة .

ويكون تحقيق السعادة هو الخير ، وأما مفهوم الشر فإنه قائم في كل ما يعوق تحقيق السعادة .

وإما الإفتراض الثانى فقائم على أن الإنسان عاجز عن أن يبلغ الكمال كله ، وإنما هو قد يحقق قسطاً من الكمال يتفاوت زيادة ونقصاً . ويحاول الإنسان بلوغ الكمال الأقصى بالميل إلى الإجتماع ببنى جنسه والسكن بجوارهم ، وتأسيس الدولة الإقليمية في أصغر صورها ، وهي دولة المدينة ، ثم تكوين الدولة الوسطى ، وهي التي تشمل أمة من الأمم ، ثم الدولة في أعظمها أو في أعظم أشكالها وهي التي تشمل المعمورة بأسرها وهنا يبدو الفارابي قائلاً بالدولة العالمية أو دولة القطب الواحد كما يروح لها الآن في نهاية القرن العشرين يقول الفارابي :

« إن كل إنسان إنما ينال من الكمال قسطاً ما ، وأن ما يبلغه من ذلك القسط كان أزيد أو أنقص ، إذا جميع الكمالات ليس يمكنه أن يبلغها وحده بإنفراد دون

معاونه إناس كثيرين له ، وأن نظرة كل إنسان أن يكون مرتبطاً فيما ينبغى أن يسعى له بإنسان أو ناس غيره ، وكل إنسان من الناس بهذه الحال .... ، (١١)

ويقوم الإفتراض الثالث على أن الدولة المثالية التي يتحقق في كفها الكمال والسعادة تشبه في بنائها وتنظيمها البدن الصحيح (٢٠). وهو البناء الذي قدمنا أن الرئيس منه بمثابة القلب من البدن وأنها تنتظم في شكل هرمي يحقق النموذج المثالي للعمل التعاوني في سبيل وحدة العضوية.

وأما الإفتراض الرابع فيقوم على أن الكمال والسعادة كهدف من أهداف الدولة إنما تعتمد على إعداد برنامج موسع ودقيق فى العلوم العملية والنظرية تمكن الحاكم من أن يصبح نافذ البصر ، دقيق التمييز والحكم ، وفى هذا الإطار يبده الحاكم فى دولة الفارابى معلماً ، ومؤدياً ومفكراً عظيماً .

# ٤. فكرة الأيدلوجية في الدولة الفارابية ،.

يبدو أن الفارابي كان يفترض أن الأفراد عليهم أن يفكروا من خلال عقل الرئيس فهو المفكر الأعظم ، بل لعله أراد أن يقول بالدولة المذهبية التي تعتمد على إعتناق مذهب معين من المذاهب اليمينية أو اليسارية كما هو الحال في الدولة الحديثة .

فهو يبادر إلى إفتراض ما يجب أن يتعلمه المواطنون فيقول « فأما الأشباء المشتركة التى ينبغى أن يعلمها جميع أهل المدينة الفاضلة فهى أشياء أولها معرفة السبب الأول وجميع ما يوصف به كل واحد فيها بما يخصه من الصفات .. » إلى أن يقوم ثم الرئيس الأول ، وكيف يكون الوحى ، ثم الرؤساء الذين ينبغى أن يخلقونه إذ لم يكن موجوداً فى وقت من الأوقات ، ثم المدينة الفاضلة وأهلها ، والسعادة التى تصير بها أنفسهم والمدن المضادة لها وما تؤول إليه أنفسهم بعد الموت ، أما بعضهم إلى الشقاء وأما بعضهم إلى العدم ، ثم الأمم والأمم المضادة .

<sup>(</sup>١) تحصيل السعادة ، ص ١٤ .

<sup>(</sup> ٢ ) المدينة الفاضلة ، ص ١١٨ .

ويحتاج كل واحد من أهل المدينة الفاضلة إلى أن يعرف مبادى الموجودات القصوى ومراتبها والسعادة ، والرئاسة الأولى التى للمدينة الفاضلة ومراتب رئاستها ، ثم بعد ذلك الأفعال المحدودة التى إذا فعلت نيلت بها السعادة ، وأن لا يقتصر على أن تعلم هذه الأفعال دون أن تعمل ويؤخذ أهل المدينة بفعلها (١٠) فمسئولية المواطن لا تقف عند حد الإيمان بالعقائد السائدة وإنما تمتد المسئولية لتشمل العمل بالمقائد والسلوك طبقاً لها .

وقد تأثر الفارابي بما طبقه أفلاطون في جمهوريته خصوصاً فيما يتعلق بمبدأ الرقابة على برامج التعليم والنشر والتأليف الشعرى والنثر والموسيقي محافظة منه على سلامة الرأى وهببة الأبطال وكان أفلاطون يفعل الشيء في الجمهورية ليحافظ على قداسة الآلهة وسلامة الرأى ( ٢ ) .

## أولاً : المدينة غير الفاضلة، الجاهلة ، ١٠

وهى مدينة لا يعرف أهلها السعادة ولم تخطر ببالهم (<sup>٣)</sup> وجل إهتمام أهلها هو سلامة الأبدان والحصول على الثروة وتمارسة اللذات وأهل هذه المدينة يرون أن سعادتهم في هذا . وللمدينة الجاهلة أقسام يقدمها الفارابي على النحو التالي : ـ

- ١ للدينة الضرورية . ويقتصر أهلها على الضرورى عما يحفظ حياتهم وفيها ( زهد وسلبية ) .
  - ٢ ـ المدينة البدالة ويتعاون أهلها على بلوغ الثروة وهي مدينة ( برجماتية ) .
  - ٣ ـ مدينة الخسة والشاوة ويقتصر أهلها على التمتع باللذة المحسوسة ( أبيقوريه ) .
- على أن يكونوا مكرمين ذو عظمة وشهرة سواء
   بالقول أو بالعمل « مدينة رأسمالية » .

<sup>(</sup>١) راجع السياسة المدنية ، ص ٨٥ ، ٨٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) السياسة المدنية ، طبعة حيدر آباد الدكن سنة ١٣٤٦ ط ٢ ص ٥٣ .

<sup>(</sup> ٣ ) نفس المرجع السابق .

٥ - مدينة التغلب . وغاية سكانها التغلب على غيرهم وسعادتهم في هذه العلبة
 وكالدولة الصهيونية

" ٢ - والمدينة الجماعية . ويعيش أهلها حسيما يشاءون وليس لأحد منهم على أحد سلطان و المدينة الفوضوية ه .

٧ - ومدينة النذالة . ويتعاون سكانها على جمع الثروة فوق ما يحتاجون ولا ينفقون
 منها . ،

#### ثانياً ، المستة الفاسقة ..

وهى التي عرف أهلها ما يعرفه أهل المدينة الفاضلة ويعلمون أعمال أهل المدن الحاهلة

#### ثالثاً ، المسنة التبدلة ..

وهى التى كان يعتقد سكانها ما يعتقده أهل المدينة الفاضلة من أراء ولكنهم تبدلوا قدب الفساد وفسدت آراؤهم .

#### رابعاً ، المعنية الضالة ، .

وهى التي لا يسير أهلها على العقيدة الصحيحة في الله والعقل الفعال . ويخدع رئيسها الناس ، ويدعى أنه موحى إليه .

#### خامساً ، النوايت ، .

وهى التى توجد فى المدن الفاضلة وغيرها ، وهم عبارة عن أناس يضرون بالمجتمع ، ومثلهم كما يقول الفارابى مثل الشوك النابت بين الزرع ، ومنهم البهييميون بطبعهم ، وهم لا يعدون مدنيين بل هم أشبه بالبهائم الإنسية أو البهائهم الوحشية ، يأوون البرارى متفرقين أو مجتمعين أو يأوون قرب المدن ، منهم من يعيش على اللحوم النيئة ، ومنهم من يعيش على النبات ، ومنهم من يفترس مثل السباع ، فمن كان من هؤلاء إنسيا يترك ويستبعد وينتفع به كما ينتفع بالبهائم ، وإلا فيقاتل كما تقاتل

 <sup>(</sup>١) السياسة المدينة ،ص ٨٧ ، الفارابي ونظم الحكم في القرن العشرين ( نقلاً عن فصول منتزعة ص ١٣٥ ، ص ٢٦١ )

الحيوانات الضارة (١٠) وسكان المدن الجاهلة والضارة أنانيون ، وبرى البعض منهم أن اللاجتماع لا يقوم إلا على الحاجة والضرورة ، وبرى البعض الآخر أن الإجتماع يقوم على التحاب ولكنهم لم يتفقوا على معنى التحاب ، فقيل أن أساسه القربى ، وقبل أن أساسه الإشتراك في السكنى أو في السكة أو في الملاة ، والعدل عند سكان النوابت نسبي يرونهم من وجهة نظر خاصة فالعدل عدل الأقوياء ، ففعل الغالب عدل دائماً ، وعلى الضعيف إتقاء شر القوى بممارسة القناعة ، قبل الاستعماد .

وهكذا تختلف المقاييس عنها في المدينة الفاضلة التي تقوم على النظام والعلم وتعشق الفضيلة بينما تضادها المدينة الجاهلة ، والمدينة الضالة ، والمدينة الفاسقة ..

التى تنبت وسط المدينة الفاضلة كما ينبت الشوك النابت فيما بين الزرع وسائر الحشائش غير النافعة والضارة بالزرع والغرس (٢٠) .

### ٥. الرقابة في الدولة الفارابية ..

ولا يترك الفارابي أهل النوابت يهددون بأفكارهم المنشقة الآراء المشتركة لأهل المدينة الفاضلة ، والدولة المثالية ، لذلك يقترح على رئيس الدولة وسائل الرقابة الضرورية التي يتفادى بها خطر النوابت .

يقول الفارابى « من أجل ذلك واجب على رئيس المدينة الفاضلة تتبع النابتة وأشغالهم وعلاج كل صنف منهم بما يصلحة خاصة إما بإخراجه من المدينة الفاضلة ، أو بعقوبة ، أو بحبس أو بتصريف في بعض الأعمال وإن لم يسعوا له » .

لم يتردد الفارابى فى إقتراح عقوبة « السجن أو النفى على كل من يخرج برأية على آراء أهل المدينة الفاضلة ، وتمتد الرقابة من مجال الرأى إلى مجال الأخلاق ، حيث يجب على الحاكم أن يراقب سلوك المواطنين ومساكنهم وكل مقومات البيئة

<sup>(</sup>١) السياسة المدينة ، وأراء أهل المدينة الفاضلة من ٩٠ إلى ٩٢ .

<sup>(</sup> ٢ ) راجع السياسة المدينة ، ص ٨٧

المكونة الخلاقهم لذلك فهو يلفت النظر إلى نوع المساكن وما يترتب عليها من صفات فيقول و المساكن قد تولد في أهلها أخلاقاً مختلفة ، مثال ذلك أن مساكن الشعر والجلود والصحارى تولد في أهلها ملكات التيقظ والحزم ، ورعا يزداد الأمر فيه حتى يولد الشجاعة والإقدام ، والمساكن المنبعة والحصينة تولد الجبن والأمان والتفرغ للعبث واللهو فواجب على المدبر أن براقب المساكن ولكن ذلك بالعرض ولأجل أخلاق أهلها وعلى سبيل الإستعانة فقط » .

وتنحو الرقابة إلى وظيفة تربوية وأخلاقية وإن كانت غير ممكنة بالعرض.

ولكن الرقابة تكون أشد فيما يتصل بالسلوك الفردى فمن لا تستغل الفضيلة فى نفسه بطريقة ذاتية أو يضبط للنفس يجب أن يزال شره من الدولة بنفيه وإخراجه من الدولة.

يقول الفارابي « الشرور تزال عن المدن إما بالفضائل التي تكمن في نفوس الناس وإما بأن يصيروا ضابطين لأنفسهم ، وأى إنسان لم يكن أن يزال الشر الكائن عنه لا بفضيلة تكمن في نفسه ولا بضبط نفسه أحرج عن المدن » (١١) .

والفارابى وهو بتحدث عن نظريته فى العقاب يتجاوز فنون القسون والتعذيب ، ويطاول الدكتا توريت المستبده ـ ولا يعقد صلة بين حجم الجرم ونوع العقوبة ـ كما يغيب أثر الدين الإسلامى نسبياً فى الفكر المهزوج بالأفلاطونيات .

ثم أنه سبق إلى فكرة الدولة الشمولية والدولة العالمية أو دولة القطب الواحد كما يروج لها الأمريكان مع إختلاف بين في التطبيق.

كذلك كان الفارابي حريصاً على أن تقوم الدولة على العلم بشتى فروعه وفنونه وهو أمر يحسب له .

 <sup>(</sup>١) السياسة المدينة ، ص ٨٧ ، الغارابي ونظم الحكم في القرن العشرين ، ( نقلاً عن قصول منتزعة ص ١٣٥ ، ص ٢٦١ ) .

# الفصل الرابح

الطبيعة والإنسان والمعرفة

عند الفارابي

## الأنسان والعالم عندالفارابي ا

احسبنى على حق حين أضع مشكلة العالم والانسان فى مرحلة واحدة حين أبحث عن الفلسفة الطبيعية عند الفيلسوف. فالصورة الاولى لهذه الشكلة ترتسم معالمها فى نظرة الانسان من خارج ، وترسم الصورة الثانية فى نظرة الانسان من داخل. وسنحاول فى دراستنا هذه أن نستقرأ آراء الفارابى فى مظانها من أفكاره التى تمثل (مرقفا) من مواقف الفلسفة فى عصرها الذهبى عند العرب.

يجب أن نقدم للقارئ ملاحظة عن الفرق بين ضربين من النظر : خارجى وداخلى، ونحن الآن بصدد الحديث عن الأول منهما، ونعنى به الفلسفة الطبيعية التى تخص المبادئ الذاتية والأولية للجسم الطبيعي و ونقصد بالمبادئ الذاتية تلك التى هى عين الماهية وليست زائدة عليها، ونعنى بالمبادئ الأولية تلك التى هى سابقة على حلول الأعراض ورابطة بين الأعراض والماهية ، وما إلا مبادئ الماهية ، والطبيعة هنا ـ على وجه العموم ـ هى جملة الموجودات المادية بقوانينها (١١) ( وهى موضوع يشمل جميع الطبيعيات ونسبته إلى ما تحته كنسبة العلوم الكلية إلى العلوم الجزئية ، ويتضمن من حيث المفردات التعامل مع الجسم عاهر متحرك وساكن سواء كانت الحركة فيه أو عنه، وكذلك معرفة الأجسام الفلكية والعنصرية بشكل خاص لا عام ، والوقوف على الأركان وكذلك معرفة الأجسام الفلكية والعنصرية بشكل خاص لا عام ، والوقوف على الأركان والنبات وطبيعتهما. فحصر الفارابي اذن هذه المعرفة بأربع خطوات يتداخل بعضها مع بعض ، بينما تجدها عند المعلم الأول تتضمن تقسيما شمانياً كما يورده في كتبه الطبيعة (١٢).

<sup>(</sup>١) قارن : يوسف كرم . الطبيعة ، القاهرة ١٩٦٦ ، ص ٧ . ٨ .

<sup>(</sup>٢) تحدد كتب الطبيعة عند ارسطو طالبس بثمانية على الوجه التالى:

<sup>(</sup>١) السماع الطبيعي ويسميه الفارابي سمع الكيان »

<sup>(</sup>٢) السماء والعالم ، (٣) الكون والفساد ، (٤) الآثار العلوية ، (٥) كتاب النفس ،

<sup>(</sup>٦) الحاس والمحسوس ، (٧) كتاب الحيوان ، (٨) كتاب النبات

وعلى الرغم من أن الفارابى حدد هذه المعرفة بالخطوات الأربع السابقة فهو يذهب الى التأكيد على وحدة الكائنات فى العالم الطبيعى الذى تحت فلك القمر، ابتداء من أضعفها وأخسها كالعناصر الأربعة وانتهاء الى أعلاها وأرقاها وأشرفها كالانسان ، تؤلف جميعها وحدة متكاملة ، تتفاوت أفرادها ولكنها تنتظم فى صيغة هذه الوحدة الطبيعية (١١).

وفى الحديث عن هذه الموجودات يذهب الفارابى الى تقسيم عام يحدده بستة مبادئ بها قوام الأجسام ، يرتبها على شكل جدل نازل . سنوضح للقارئ ما يتعلق منها عوضوعنا القائم :

أ ـ السبب الأول (الله).

- ب ـ العقول المفارقة أو يسميه الفيلسوف بالأسباب الثوانى ، وهى التى بسببها تتحرك الأفلاك الثمانية فتدور حول الأرض الثابتة فى المركز وتكون حركتها مستديرة وأزلية .
- ج. العقل الفعال . وهو الموجود الذي يدبر ويرعى وينظم عالم الطبيعية الخاضع للكون والفساد أو عالم ما تحت فلك القمر ، حيث لا تتحرك صورة الى نزوع جديد إلا بفعل هذا العقل وتحكمه ، وعنايته أصلاً تتجه للحيوان الناطق (الانسان) ـ الذي يسعى الى تحقيق ارتفاعه إليه بجدل صاعد يحقق فيه سعادته القصوى وبه يصير الانسان الذي هو عقل بالقوة عقلا بالفعل .
- د. النفس. وهى تختلف درجة ورتبة ، فمنها أنفس الأجسام السماوية ، ومنها
  الأنفس الإنسانية التى تتمثل بالقوة الناطقة والقوة النزوعية والقوة المتخيلة والقوة
  الحساسة . ومنها أنفس الحيوان الأعجم التى قتلك القوى النزوعية والمتخلبة
  والحساسة أبضا .

<sup>(</sup>١) انظر: الفارابي . آراء اهل المدنية الفاضلة ، ص ٢٢ .

والقوة الحساسة . ومنها أنفس الحيوان الاعجم التي تمتلك القوى النزوعية والمتخيلة والحساسة أيضا .

مد الصورة - وبها يصير الجوهر المتجسم جوهراً بالفعل (كشكل السرير في السرير)
ويكون قرامها بالمادة ، فلا قرام لها بذاتها ، بل موضوعها الهيولي ، ولذا متى
انتقت الصور بطلت المادة وجوداً. ويكن نعت الصورة بأنها (طبيعية) وتتمثل هذه
بصور العناصر ( الاسطقسات) الأربعة وهي أدناها ثم يتلوها - بجدل صاعد صور الاجسام المعدنية ، ثم صور النبات وبعدها صور الحيوان الأعجم ، ثم تتلوها
صور الحيوان الناطق (العاقل) - وفي مثل هذه الحال فان للصور عدماً يقابلها،
فهي غير دائمة الوجود .

و - المادة - وهى التى بها يكون الجسم جوهراً بالقوة وموضوعا لحمل الصورة ، ووجودها لأجل الصور أيضا. لأن الغرض الرئيسى هو وجود الصور ومن هنا فالمادة مبدأ وسبب على طريق الموضوع لحمل الصورة فحسب . ولا يمكن إعتبارها فاعلة ولا غاية رغم كونها بجوهرها وطبيعتها موجودة لأجل الصورة . والمادة لا ضد لها ولا عدم يقابلها ، بل هى موضوعة لصورة مضادة ، أى أنها قابلة للصورة وضدها. والاستعداد فى المادة هو نفس الهبولى ولا يقتضى تركيب فيها . وهذا موقف ينزع فيه الفارابى الى التجديد مع تطوير لنظرية المعلم الأول ووضعها بمنظور عتيد عيث كان يرى أرسطو طاليس أن الهبولى موضوع غير معين فى نفسه. قوة صدقة لا تدرك فى ذاتها واغا نضطر لوضعها ، وندركها كما ندرك الخط شبئا بغير صورة (١٠).

ثم أن فيلسوفنا يعتبر المادة أمرا وسطا ليست هي يسركما يذهب الى ذلك أفلوطين (ت . ٢٧م) وليست هي بايجاب مطلق كما يرى المادين . . وان موقفه هذا متأت عن تصور قرآني . كما اعتقد ـ للمادة ، حفظ لها توازنها، ووضع لها حدودها

<sup>(</sup>١) قارن: يوسف كرم . تاريخ الفلسفة اليونانية ص ١٣٦ .

ونسق بينها وبين الصورة، كما فعل بين النفس والبدن سواء بسواء، وفي الوقت ذاته يؤكد الفيلسوف ان المادة لا يكن ان توجد مفارقة لصورة ما في أي وقت من الأوقات بالنسبة لعالمنا المتغير الذي يخضع لفكرة الكون والفساد (١١). مع ثبات قانون التحول الدائم في المادة الذي يقرره الفارابي في مأثوراته . منطلقا من مفهوم أن في كل موجود مادة مقابلة لمادته تلك، لأن في «كل واحد منها شئ هو لغيره وعند غيره شئ هو له، اذ كانت موادها الأولى مشتركة. فيكون كأن لكل واحد عند كل واحد من هذه الجهة حقا ما ينبغي ان يصير الى كل واحد من كل واحد، والعدل في ذلك بين».

وفى ضوء هذه الصورة الطبيعية تصبح دلالة ( الكون) تركيبا ما أو شبيها بالتركيب، ودلالة (الفساد) تحليلا ما أو شبيها بالانحلال. وكل ما كان تركيبه من اجزاء اكثر، كان زمان تركيبه أطول والعكس بالعكس. ولا يجوز التركيب والتحليل إلا فى زمان و «الزمان بدء وبدؤه هو الأول المحض، فبدؤ الشئ غير الشئ "(٢)

رسم الفارابي هذا الطريق كي ينتهي به الأمر الى الحديث عن الممكنات في عالم الطبيعة من حيث أنها تظهر على نحوين:

احدهما : ممكن يتحقق فيه الشئ أولا يتحقق، وهذا هو المادة بدلالتها المطلقة

الاخر: مُكن يتحقق بذاته أولا يتحقق بذاته . وهو المركب من الإثنين معا ، المادة والصورة .

ثم يحدد الفيلسوف موقفه في هذا تخطيط منظم لمراتب المكنات يسوقه على الوجه التالي:

«أدناها مرتبة مالم يكن له وجود محصل ولا بواحد من الضدين ، وتلك هي المادة الاولى. والتي في المرتبة الثانية ما حصلت موجودة بصور ما ، حصل لها بحصول

<sup>(</sup>١) انظر: الغارابي - السياسة المدنية ، ص ٥٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) انظر : الفارابي . جواب مسائل سئل عنها ص ٨٦ .

صورها امكان ان توجد وجودات أخر متقابلة أيضا، فتصير مواد لصور أخر... ولا تزال هكذا الى أن تنتهى الى صور لا يمكن ان تكون الموجودات المتحصلة بتلك الصور موّاد لصور أخر. فتكون صور تلك الموجودات صورا لكل صورة تقدمت قبلها. وهذه الاخيرة اشرف الموجودات المكنة، والمادة الاولى أخس الموجودات» (١١).

يضاف الى هذا ان المرجودات الممكنة فى العالم الطبيعى لها صفة المرجودات المتأخرة الناقصة، لأن فيها طرفين متباعدين يصدق على كل طرف منهما نقيضه الآخر أو بدلالة أخرى إمكان الوجود أو عدمه، سواء كان ذلك بسبيل التقابل أو الاقتران فحسب، والمقصود بالتقابل هنا إما عدم (وهو لا وجود ما يمكن ان يوجد)، وإما ضد، أو كلاهما، ولذا وضع الفيلسوف حتمية وجود الموجودات المتقابلة معاً، سواء كان ذلك في وقتين أو من جهتين مختلفتين.

واذا جاز النظر لنا إلى الرتب الشرفية لهذه الموجودات، فنجد أن كل ما كان أقرب الى طبيعة المادة الأولى كان أخس وأدنى . كما سبقت الإشارة ـ وكل ما كان أقرب الى طبيعة صورة الصور كان أشرف وأسمى . والشرف عند الفارابي هو لكل ما هو أقدم في ذاته ، ولا يصبح وجود تاليه إلا بعد وجود مقدمه (٢). رغم أن الفيلسوف يذهب إلى أنه لا توجد المادة مفارقة لصورة ما، في وقت ما أصلاً، وهو موقف ارسطو طالى ، من مأثورات المعلم الأول .

وفي العود إلى الأسباب الطبيعية لهذه الموجودات يحصرها الحكيم في أربعة هي :

١ ـ الفاعل. ٢ ـ والقابل (المادة)

۳ ـ والصورة ٤ ـ والغاية <sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: الفارابي السياسة المدنية ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) قارن الفارابي ، رسالة (التعليقات) ص ٣ .

<sup>(</sup> ٣ ) انظر : الفارابي - الدعاوي القلبية ، ص ٩ .

وأن العالم الطبيعى يخضع لحالين ، الأول : أمور لها أسباب عنها تحدث بها توجد، كالحرارة عن النار والشمس مثلاً ، والثانى : أمور اتفاقية لا أسباب معلومة لها كموت الانسان أو ولادته عند طلوع الشمس أو غروبها مثلاً ا .. والاتفاقية لا سبيل إلى ضبطها أو التعرف عليها .. ويحاول الفارابي تبرير وجود الأمور الاتفاقية في العالم بقوله : و لو لم يكن في العالم أمور اتفاقية ليست لها أسباب معلومة لارتفع الحوف والرجاء ، وإذا ارتفعا لم يوجد في الأمور الانسانية نظام البته ، لا في الشرعيات ولا السياسيات لأنه لولا الخوف والرجاء لما اكتسب أحداً شبئاً لغد.. ولما أطبع الله ، ولما قدم معروف (١٠).

فكأن الغارابى هنا يضع فكرة الاتفاق موضع المجهول ، فى فلسفته لا يكون عكناً ، لأن كل ممكن مجهول ، وليس كل مجهول ممكناً ، ولذا فإن الخوف والرجاء كلاهما يقودان فى رأى الحكيم إلى النظام ، بينما الاتفاق أصلاً لا يجرى على نظام ، وفى الوقت ذاته لا يتخلى عن العلل المطردة ، بل هو « تقابل علل طبيعية أو إرادية تقابلاً بالعرض » كما يقول أرسطو طاليس (٢).

بهذه الصورة الجامعة المانعة يخرج لنا الفارابي النظام من اللاتظام ، والقانون من اللاقانون ، ويهدف من وراء ذلك كله إلى نفى أعمال المنجمين الذين يختلفون من الاتفاقات الطبيعية رسوماً وتفسيرات لا تخضع للعقل ولا يقرها الوجدان السليم .

اننا لنزداد فهما ووضوح رؤية حول المشكلة القائمة الآن عند استعزاضنا واستقرائنا لموقف الفيلسوف في نظرته نحو الزمان مرتبطاً بعالمنا المتغير، فهما هو معروف أن قضية البدء الزماني بالنسبة للعالم ترتبط بفهون الكون والفساد عند الفيلسوف من حيث أنه يرى أن الكون في حقيقته إما أن يكون تركيباً ، أو شبيها بالتركيب ، وكذلك الفساد ، إما انحلالاً أو شبيهاً بالانحلال ويعتمد الأمر في الحالين

<sup>(</sup>١) انظر: الفارابي - نكت ابي نصر، ص ١٠٦٠.

<sup>(</sup> ٢ ) انظر : يوسف كرم . تاريخ الغلسفة اليونانية ، ص ١٣٩ .

على الأجزاء ذاتها. فعتى كانت كثيرة كان انعدامها أو تكونها يحتاج إلى زمان أطول، ولا شك أن «أقل ما يقع عليه التركيب والانحلال شيئان، لأن الشئ الواحد لا تركيب فيه ولا انحلال » وأن كل عملية تلزمها دلالة التركيب والتحليل، تكون في الزمان حتماً، والزمان في رأى الفليسوف – بد،، ولكن بدؤه هو الأول المحض. والقاعدة الثابتة عنده هي أن «بد، الشئ غير الشئ». فكأن العالم كفكرة وجد بلا زمان، لأنه وجد عن الذات «دفعة» واحدة لا تقدم لها ولا تأخر، ثم لحقه التقدم والتأخر بسبب كونه أصبح خاضعاً للتركيب والتحليل، أي للتجزئة و «أن كل ما كان له كون بسبب كونه أصبح خاضعاً للتركيب والتحليل، أي للتجزئة و «أن كل ما كان له كون فله لا محالة فساد » (١) ولكن قطبي القضية : الكون أولاً، والفساد آخراً، لا يحدثان في زمان لأنهما خارج نطاق مفهرم الزمان المتبعض، بل هما فكرة في الذات العليا، باعتبار أن أرادة الله لا تجدد فيها بل هي فيه أزلاً و «نسبة الكل إليه إنه مبدع لما لا واسطة بينه وبينه، ويتوسط ذلك يكون علة للأشيا، الأخر. والقديم بذاته واحد، وما سواه محدث في ذاته» (٢).

فحدوث العالم هنا كونه مبدعاً عن الله مباشرة بمطلق الزمان لا بآناته المنقسمة، ولم يكن قبل العالم زمان لم يخلق الله فيه العالم، ثم بعد انقضاء ذلك الزمان خلق الله العالم، وتلك دلالة في رأى الحكيم واضحة على تأكيد فكرة الإبداع في إيجاد العالم.

ولسنا ترى فى موقف الفارابى هنا ما يؤدى إلى مفارقة حدية بينه وبين نظرية الخلق القرآنى للعالم، ولتوضيح هذه الصورة التى نرى، نضع أساساً فى فهم المشكلة ذاتها، ان الايجاد فى غير زمان لا يمكن فرضه إلا بدلالة الذات الكاملة التى أرادت ولا بدء لارادتها زماناً - كما تقدمت الاشارة - فيكون أمر الإيجاد أو «الابداع» لا يخضع للتجزئة إبتدا، وهذا هو رأى الفيلسوف، فمن شمة فان كل حكاية عن ايجاد يتبعض فى الزمان، سواء كان تبعضه فى لحظات أو فى ستة أيام، فهو لا حق وليس

<sup>(</sup>١) انظر : الفارابي - جواب مسائل سئل عنها ص ٨٦ - ٨٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الفارابي - الدعاوي القلبية ص ٤

سابقاً أو معادلاً لتلك الدفعة اللازمانية. فالحديث عنها حديث عما صورته الإرادة الإبادة الإبادة الإرادة ذاتها، لأن بدء الشئ غير الشئ ، وهذا هو الفاصل في رأينا بين الموقفين، ولا أجد أن ما بينهما يؤدي إلى التناقض أو إلى المفارقة كما يتصور بعض الباحثين، يضاف إلى ذلك أن قضية الخلق في القرآن ترتبط إدراكاً وأى من الناحية الأدراكية » بهذا العالم ، وليس هذا العالم سوى مرحلة معينة من التصير الطبيعي الدائم الذي أوجده الإله في غير زمان ولا مكان، وسيستمر إلى ما لا نهاية في ضوء هذا المفهوم. فكأن الفارابي أمسك بالفكرة كدلالة لا زمان لها، بينما حكت الكتب السماوية بعض مراحلها لنا، ولا مشاحة في رأينا بن الصور تنن.

وقاد هذا الأمر إلى بدعة ابتدعها الحكماء منذ عصر المعلم الأول وظهرت فى تراثنا على صورة نفى لنظرية الجوهر الفرد أو الجزء الذى لا يتجزأ تحسباً لما ستؤدى إليه النظرية من القرل بالحدوث الذى تبنته الفرق الكلامية، فكانت الخطرة الرئيسية فى هذا الموقف هو نفى الخلاء أصلاً، وكان رأى الحكيم أن لا وجود للخلاء، وأن الذى يتصور أنه فراغ هو فى حقيقته ملاء، وأن كل مقدار لا يمكن أن ينتهى إلى أن يمكن له جزء لا ينقسم، لأنه لا يمكن من الأجزاء التى لا جزء لها بحيث «لا يجوز يعد بلا نهاية فى الفراغ والملاء» (١).

وعلى الرغم مما سنجده عند القرابى من بنا ، واضح لنظرية الصدور أو القبض ومن تطوير ناجح لها ، لا يخلو من تصور وانبهار شاعرى. أجل رغم هذا فان اثبات واقرار فكرة «واجب الوجود» تنهض أساساً فى مذهبه الفلسفى على قبول فرضبة حدوث العالم، انطلاقاً من البنا ، الذى قدمه الفارابى عن تصوراته للوجود والأمكان ومن ثمة قيام التصديق عليهما.

تلك وقفتنا مع الانسان من خارج، وأود أن أقف الآن وقفة مع الانسان من داخل، نستجلى خلالها بواطن هذا المخلوق الناطق، مستوحين معالم منهجها ومشاكلها من تراث أبى نصر الفارابى .

<sup>(</sup>١) انظر : الفارابي - رسالة في الخلاء ، نشرها نجاني لرجال وأيدين صابيلي ، جامعة أنقرة ١٩٥١

ومن النظرة الثنائية إلى الانسان بإعتباره نفس وبدن، تعارف فلاسفتنا على البدء بالحدود والتعريفات، وغالباً ما تمسك هؤلاء بالصورة الظاهرية لهذه التعريفات سواء ما كان منها افلاطونياً أو أرسطياً، وقد ينته احدهم الى تباين في صلب دراسته للموضوع، بالنسبة للمتقدمين عليه. وهذا ما نلمسه بالقياس إلى فيلوسفنا الفارابي، فقد حد النفس حداً ارسطياً ولكنه لم ينته نهاية المعلم الأولى، فأخذ بتعريفه الذي يقول: إن النفس كمال أول لجسم طبيعي آلى ذي حياة بالقوة (١)وكان هدف الحكيم من وراء هذا الموقف أن النفس «كمال أول» أي لا يسبقه كمال أدنى منه في عالم الطبيعة، مؤكداً في ذات الوقت وحدة الكائن الحي وانها لا تتعدد ولا تفترق، ولا يجوز «أن تكون موجودة قبل وجود البدن» كما سنوضح ذلك في المستقبل. وأن النفس على الحقيقة هي كمال الجسم، وإما هي فكمالها العقل – والانسان هو العقل .

وقوى النفس عند الفيلسوف تمثل أجزاء النفس بوظائفها الطبيعية التى أهلت لها. ومن هذه القوى محركة ومدركة، والأولى منهما تنتظمها فروع الغاذية والمنعية والنازعة التى بها تكون نوازع الانسان من حب وشوق وكره وبغض وخوف وعداوة. وأما الثانية فتضمنها قوى ثلاث أولاها قوة الحس بنوعية الخاصة «السمع والشم والبصر والذوق واللمس» والباطنة التى تعمل بوساطة الرقيب الذى ندعوه «بالحس المشترك» وموطنه القلب ولا الجميل من القبيع، بل وظبفته أن يحيل هذه جميعها الى مواطنها من الادراك الحسى.

وثانيهما القوة المتخيلة التى تتصرف فى الصورة المحسوسة والمعانى الجزئية فتحفظ رسومها بعد غيبة الحس عنها، وفى قدرتها التركيب والتفصيل، سواء كان ذلك فى اليقظة أو النوم. ولقوتها قوة أدراك النافع والضار، واللذيذ والمؤذى. ولكنها لا تدرك الجميل والقبيح من الأفعال - بعنى لا سلطان لها فى الحكم على القضايا الحلقية. والثالثة منها هى القرة الناطقة (العاقلة) وهى رئيسة لا ترأس، وحاكمة على

<sup>(</sup>١) انظر : الفارابي - جواب مسائل سئل عنها ص ٩٩ .

الجميع غير محكوم عليها. بما يميز الانسان بين الجميل والقبيح من الأفعال. وعن طريقها يعرف مقتنيها العلوم والصناعات، ويدرك الناقع والضار، والملذ والمؤذى وتتفرغ هذه القرة مجازاً إلى نظرية وعملية. والأولى هى التى بها يجوز للإنسان علم ما ليس من شأنه أن يعلمه انسان اصلاً، وهى المعرفة، أو بمعنى آخر هى القوة التى تحصل لنا بالطبع - لا ببحث ولا قياس - العلم اليقين بالمقدمات الكلية بالضرورة التى مبادئ العلوم ، والأخرى هى الأفعال التى يقوم بها الانسان بارادته وادراكه، وتتجزأ إلى شعبتين : مهنية، ترتبط بحيازة الصناعات والمهن على اختلاف أنواعها، ومرورية تربط بالاختيار، وعنها يتم عمل ما ينبغى ومالا ينبغى وهذه القرة الناطقة ليست هى في جوهرها عقلاً بالفعل، ولكنها تصبح كذلك عن طريق العقل بالفعل، وتصير شبيهه بالأمور المفارقة، وتكون حينئذ عقلاً ومعقولاً بدلالة واحدة فيها. بحيث يرسم العقل الفعال في هذه القرة قدرة تدرك بها هذا العقل. وتكون منزلة هذه القدرة منزلة الضوء من البصر.

وجماع هذه القوى (1) التى أشرنا هى «النفس» – فالنفس اذن وحدة، ووحدتها تتحقق بما يفرضه الحكيم من نظام العلاقة بين الأعلى والأدنى، فى كل مراحل فلسفته، فتصبح هذه القوى مرتبة بحيث تكون الوحدة منها صورة لما دونها ومادة لما فوقها، حتى تصل إلى الناطقة التى هى صورة لكل صورة تقدمتها.

وتقرير الفارابي هنا عن هذه القرى، لا يشبه ما يورده في رسالة فصوص الحكم، حيث ينفرد هناك في حصرها بخمس هي الحس المشترك المصورة ويضعها في التجويف

<sup>(</sup>١) يروى المضب بن عمر الجعفى وت: حوالى القرن الثانى للهجرة» عن الامام جعفر بن محمد الصادق أن الامام ذهب فى حديثه معه إلى أن النفس قوى أربع هى: الفكر والوهم والعقل والحفظ، ورواية الجعفى هذه مؤشر يقود إلى أن علماء المسلمين كانوا على معوفة من هذه القوى قبل عصر الترجمة المعروف.

انظر: محمد الخليلي - من أمالي الامام الصادق، النجف ١٩٦٣ - ٢٣٦/١ .

 <sup>(</sup>٢) قارن : الفارابى - فصوص الحكم، اخقيق الشيخ محمد حسن آل ياسين، بغداد ١٩٧٦ ، ص
 ٧٨ - ٧٧ ، وراجع أيضاً آراء أهل المدينة الفاضلة ، لتقف على اختلاق الرأيين .

المقدم من الدماغ ثم الواهمة والحافظة ثم المفكرة (<sup>۲۱)</sup> ، بينما نجده وضع فى مأثوراته الأخرى الحس المشترك فى القلب – وهو الأشهر لديه - ثم أنه زاد هنا قوتين هما المصورة والواهمة، لم نجد لهما ذكراً فى مأثورات ارسطوطاليس من قبل .

ونعود إلى ما بدأنا به، إثنينية النفس والبدن، فنجد الفارابى فى مواطن متعددة من مأثوراته يذهب مذهباً فيثاغورياً مصبوغاً بروح أفلاطونية، فيعتبر البدن سجناً للنفس «منطلقاً من القاعدة اليونانية التى نظرت إلى المادة وكأنها عنصر النقص وموطن الخطابا » حيث تحاول الأخبرة الانفلات والانطلاق منه إلى رحاب السماء، كى تصفو صورة وتسمو ذاتاً، فتحقق سعادتها وكمالها، وأنها من نور الله لا تحتاج فى قوامها إلى البدن، بل تصبر فى جملة الأشياء البرينة المفارقة وتمكث على هذه الهيئة أبداً وفى مواطن أخرى يؤكد عدم جواز وجود النفس قبل وجود البدن، رافضاً موقف أفلوطين بهذا الخصوص (١٠).

وقد يفهم من هذا التلازم الوجودى الذى فرضه الفارابى بين النفس والبدن وانتفاء البعدية والقبلية بينهما، ما يؤدى إلى وضع مادى للمشكلة ذاتها، من حبث أنه نفى لكل الأصول الافلاطونية السابقة، أقول أن هذا امراً لا يمكن رفعه عن مأثورات أبى نصر، ولكن ينبغى أن تفسر المادية هنا بدلالة سبق مقولات الادراك الحسى على الحدوس العقلية العليا. لأن المادة، بهذا المعنى، لبست سبباً يعطى الوجود للأشياء، كما هو عليه منظور الفلسفة المعاصرة للمادية، بل هى سبب فحسب (٢٠).

على أن الأمانة العلمية تدعونا إلى تنبيه القارئ إلى أن للفارابي في رسائله المتفرقة مواقف متباينة، لا تقود إلى مشرب واحد متكامل لهذه الاراء، فمثلاً نجده في

<sup>(</sup>١) انظر: الفارابي - عيون المسائل ص ٦٤.

 <sup>(</sup>٢) برز في القرن العاشر للهجرة فيلسوف ملهم هو صدر الدين الشيرازي (ت: ١٠٥٠ هـ) ادعى
 أن النفس مادية الحدوث أزلية البقاء ، وكان لموقفه هذا جدة لم يسبقه البها أحد .

انظر : كتاب الدكتور جعفر آل ياسين الموسوم الفيلسوف الشيرازى ومكانته فى تجديد الفكر الفلسفى فى الإسلام، بيروت ١٩٧٨ .

كتاب آرا ، أهل المدينة الفاضلة يقدم صورة تختلف عن فكرته التى أشرنا ، فهو بالنسبة للمنفس، ارسطى تارة وافلاطونى أخرى، وصوفى تارة ثالشة، وقد نجده يفرق فى الدلالتين الملتين يستعملهما ، فالروح شئ غبر النفس، لأنها هى موضوع النفس الأول ومكانها فى القلب (١).

ولا مشاحة في أن الفليسوف اختلفت مأثوراته عن مصير النفس يعد الموت، ففي نصوصه ما دفع ببعض الباحثين إلى إنكار قوله بالخلود، وتغليب جانب فناء بعض الانفس دون بعض. ولعل من أوائل من ادعى هذه الدعاوة، واستفاد منها في طعن موقف الفارابي هو فيلسوف المغرب ابن طفيل (ت ٥٨١ هـ) في مقدمة كتابه حي بن يقظان الذي يشير فيه إلى أن أبا نصر يرى أن «بقاء النفوس الشريرة بعد الموت في آلام لا نهاية لها.. وأنها منحلة وسائرة إلى العدم، وأنه لا بقاء إلا للنفوس الفاضلة الكاملة» (٢٠). وهناك نصوص أخرى تشير إلى دلالات غير واضحة وغامضة.

ولكننا ننتهى من هذا الموقف إلى أن الفارابى فى مواطن عدة من رسائله أشار بقول صريح ببقاء النفس ومفارقتها واتصالها بعد الموت، وأنها صائرة بافعالها الحسنة إلى أقصى السعادات، وليس فى قواها ما يؤدى إلى الفساد أو التغير. وهذا فى نظرنا مؤشر كاف لتقرير أن الفارابى حين صدرت منه أقوال مبهمة بهذا الخصوص، لم تكن مبهمة بالنسبة له، بل هى غامضة بالنسبة إلينا، وعند تحكيم الرأى نجز أن المقصود من اضعاف خلود بعض الأنفس الشريرة هو تحقيق لطبيعة العقيدة الدينية التى أكدت تصنيف الأنفس الانسانية إلى مراتب فى سعادتها حسب افعالها وصور تلك الأفعال. فمن كانت نفسه مثقلة بالخطايا كان مصيره العذاب الأكبر، ومن كان أقل فى خطاياه كان مصيره العذاب فى أعلى عليين مع الصديقين والشهداء وحسن أولئك وفيقاً.

<sup>(</sup>١) انظر الفارابي - قصوص الحكم والنشرة المحققة » ص ٨٢ - ٨٦ .

 <sup>(</sup>٢) انظر: ابن طفيل - حى بن يقطان ، تحقيق دكتور أحمد أمين ص ٢٦ ، مع العلم أن النص الذي أورده ابن طفيل منفولاً عن كتاب (الملة) للفارابي لا وجود له في الكتاب المذكور، انظر: مقدمة الناشر ص ١٣ .

تلك هي اذن نظرة الاسلام، وتلك هي نظرة الغارابي بالذات، وليس في موقفه هذا ما يدفع إلى القول بأنه تناقض مع نفسه، بل على العكس كان أميناً معها، ولكن فهم بعض الباحثين للنصوص هو الذي قاد إلى هذه الأحكام المبتسرة، فصلاً يقع المرحوم اللكتور محمود قاسم في حالة شبيهة بما قلنا (١) فيخلط بين قول يورده الغارابي عن القدماء وبين الغارابي نفسه، فقد جا، في كتاب التعليقات (٢) قول ابي نصر «رأى القدماء أنه تتولد من هذه النفوس الإنسانية ومن العقول الفعالة نفوس تكون تلك الباقية، والنفس الإنسانية فانية به فحكم مؤلف الكتاب – وغيره من المعاصرين – بأن الفارابي يذهب إلى أنكار فكرة خلود الأنفس الإنسانية، في حين أن النص واضح الصورة، فهو ليس للغارابي وأغا ينقل الغارابي رأى القدماء فحسب، ولا تعليق عليه، رغم أن كتاب التعليقات عبارة عن رقع صغيرة وسؤالات مختلفة، جمعت في عهد كاتبها أو بعد وفاته، ولا يخلو الكتاب من مفارقات، ولكنها لا تبلغ حد الخليط بين

ويقع دى بور كمشل آخر فى كتابه «تاريخ الفلسفة فى الاسلام» بدعوى أن قضية النفس عند أبى نصر غامضة ومتناقضة. وكلام المستشرق المذكور لا يخلو من سذاجة وسوء فهم، لأن النص الذى اعتمد عليه والذى نجده فى كتاب آراء أهل الدينة لا يؤدى ولا يدل على هذا الذى يقول. بل الفارابى واضح بان الأنفس توجد منفردة بعد الموت أما ورود لفظة «المتشابهة» فالمقصود بها، التشابه بالمنزلة، أى بافعالها السابقة، وليس المقصود التشابه بالمعنى، كى بكون الاتحاد، وهذا جلى كما نعتقد لا يحتاج إلى ببان.

وخلود النفس عند الفيلسوف خلود فردى فى تصورنا لا نوعى كما ظن بعض الباحثين العرب من حيث أن هذه الأنفس، اذا بطلت ابدانها وخلصت صارت إلى السعادة وإلى مراتب الماضين «واتصل كل واحد بشبيهه فى النوع والكمية والكيفية،

<sup>(</sup>١) انظر: دكتور محمود قاسم - في العقل والنفس ، القاهرة ١٩٥٢ ، ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : التعليقات ، ص ١٤ تعليقة رقم ٥٣ .

لا لأنها كانت ليست بأجسام صار اجتماعها، ولو بلغ ما بلغ، غير مضيق بعضها على بعض مكانها، اذ كانت ليست فى أمكنة اصلاً، فتلاقيها واتصال بعضها ببعض ليس على النحو الذى توجد عليه الاجسام، وكلما كثرت الأنفس المتشابهة المفارقة واتصل بعضها ببعض .. زاد التذاذ من لحق الآن بمصادفة الماضين وزادت لذات الماضين باتصال اللاحقين بهم، لأن كل واحدة تعقل ذاتها وتعقل مثل ذاتها مرات كثيرة فتزداد كيفية ما يعقل.. وتلك حال كل طائفة مضت».

ونص الفارابى السابق يشير إلى أن المفارقة لا تكون نوعية، لأن دلالة اجتماع بعضها ببعض واضحة، بل كأنها مشخصة، ولكنها لا تحمل معنى الجسم الطبيعى بمدركاتنا القائمة. ولهذا فلا يضيق بعضها ببعض. بل يكن تخريج بعث روحاني- جسمانى من النص السابق، حيث أن هذا الاتصال يتم كما وكيفا مع الشبيه. أما لفظ «النوع» فالمقصود به، كما اعتقد، تصنيف لطبيعة الطوائف فى الجزاء، بحيث أن كلا منها تجزئ خبرها المطلوب وسعادتها الموفاة على أعمالها نفى الحياة الدنيا. وتلك سمة أقرها الاسلام أبضاً.

بقى أمر قد يكون خطيراً، هو ذهاب فيلسوفنا إلى أن هناك أنفساً لا تستأهل التشخص بذواتها، بل تضمحل عند انفصالها وتبطل القوى التى كانت لها، وتنحل موادها إلى صور الاسطقسات «العناصر» كى تتشكل على هيئات مختلفة؛ كإنسان أو حيوان أو نبات!..

أن موقف الفيلسوف هنا لا يخلو من صعوبات قد تجر إلى اثارة فكرة التناسخ في مذهبه «في حين أنه يتنكر لها في أكثر من موضع من كتبه». أو قد يؤدي إلى نظرة حديثة تعتمد، رأى بعض علماء الحياة من أن المادة في الطبيعة تخضع لدورات مستمرة تتغاير فيها صور الكائنات، ولكنها تبقى هي في حقيقتها قوى تتجمع وتعاود تخلقها في الدورة البايلوجية العامة.

<sup>(</sup>١) قارن : دكتور محمود قاسم ـ المصدر السابق ص ٦ ، ١٥٥٠

ترى هل الغارابى كان يعتقد أن النفرس المذنبة الخاطئة الجاهلة قد يؤدى بها الأمر إلى هذا المصير الغريب؟ أم أن الفيلسوف رغب في رسم صورة مأساوية لأصحاب مذا الخطايا كي تكون رادعاً ووازعاً لهم من الاستمرار في عملهم الخطير هذا ؟ ترى . مرة أخرى . أيهما أكثر خطورة :

هذه الصورة الرمزية المؤلمة التى تخيلها الحكيم لهؤلاه؟ أم أعمالهم في الحياة الدنيا- مهما بلغت تلك الأعمال من سوء التقدير وقبع العاقبة؟

أمر، في نظرنا، يبقى محتاج إلى جواب!..

والذي يعنينا الآن هو الحديث عن المعرفة وسبيلها الذي سلكه الفيلسوف، حيث شاد موقفه على مؤشر حسبى مستمد من الحواس، معتمداً بذلك على مقولة أن أدراك الإنسان للكليات لا يتم إلا عن طريق الجزئيات باعتباره عليماً وأى الإنسان» بالقرة... ومنافذ اقتناء المعرفة هي الحواس الإنسانية (١١)، وينشأ الكائن العاقل وهو يحمل الأوليات في نفسه مع غياب صورها الحسية، كالطفل مثلاً الذي تكون نفسه مستعدة لحصول الأوليات من غير استعانة عليها بالحواس، بل هو مفطور عليها.. والمقصود بالأوليات هنا البديهات كقولنا أن الجزء أصغر من الكل وأن الفرس غير الإنسان (٢) وهو موقف شبيه بالمثالية المدينة والمعاصرة.

ولكننا لا نحصل على هذه الخطوة التي تفوق الحس الا بسبيل آخر بكون الحس أساساً في التوجه إليه، بحيث يخرج الصورة من حال حسية إلى حال عقلبة.

وفى مرحلة كهذه، تلعب العرفة الحسية دورها الرئيسى من حيث أننا لا يكن أن ندرك حقيقة الشئ بذاته، بل تقتصر معرفتنا على ما يتعلق بالخواص واللوازم والأعراض، وتفتقر إلى الفصول المقومة كل منها التى تقودنا إلى الوقوف على حقيقتها، ومن هنا فنحن نجهل، في هذه المرحلة، حقائق عدة، كحقيقة الله وحقيقة

<sup>(</sup>١) انظر: الفارايي ، التعليقات ص ٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الفارابي ، التبيه على سبيل السعادة ص ٢٤ .

العقل وحقيقة النفس وكذلك الفلك والأركان الأربعة، ونجهل حقيقة الجوهر والجسم ولا نعرف منه سوى الأبعاد الثلاثة، فمعرفتنا مقتصرة هنا على الظراهر فحسب، ونابعة عن الاحساس، لأن مبدأ معرفة الإنسان للأشياء هو الحسن - كما بسطنا سابقاً - ثم يميز بوساطة العقل بين المتشابهات والمتباينات ويعرف حينئذ بعض لوازمه وذاتياته وخواصه (١٠). ويتمثل استلام الصور في عملية الإدراك بخطوات ثلاث:

أ - أن تحصل الصورة في الحس أولاً.

ب - ثم تحصل الصورة في العقل.

ج - وأن تحصل الصورة في الجسم .

والمرحلة الأخيرة (ج) قائمة على الانفعال وهو «أن تحصل صورة الشئ من شئ أخر خارج عنه بقبول منه لها، مثل الحديد الذي يدنى من النار فتحصل فيه صورة النار وهى مرحلة أدنى من الخطوة التى نستتبعها، أعنى حصول الصورة في العقل، حيث وهى مرحلة أدنى من الخطوة التى نستتبعها، أعنى حصول الصورة في العقل، حيث يتحقق هذا بدون ملابسه للمادة ويشكل مفرد غير مركب وغير مرتبط بموضوع حسى خارجى بل بشكل مجرد، لأن ما نعنيه هنا من التعقل هو غير الأشياء المحسوسة رغم أن المحسوسات - في رأى الحكيم - هى أمثلة للمعلومات، ويستدرك الفارابي على اللوقف فيقول : «وقد يظن أن العقل تحصل فيه صور الأشياء عند مباشرة الحس للمحسوسات بلا توسط، وليس الأمر كذلك، أن بينها وسائط، وهو أن الحس يباشر المحسوسات فتحصل صورها فيه ويؤديها إلى الحس المشترك حتى تحصل فيه فيؤدى الحس المشترك تلك إلى التخيل، والتخيل إلى قوة التمييز لتعمل «ثوة التمييز فيها الحس المشترك تلك إلى التخيل، والتخيل إلى قوة التمييز لتعمل «ثوة التمييز فيها تهذيباً وتنقيحاً، ويؤديها به منقحة إلى العقل» (ثا).

<sup>(</sup>١) قارن أيضا: الغاراس والتعليقات ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: قارن أيضا: القارابي - اجربة مسائل سئل عنها ص ٩٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: الغارابي ، المصدر السابق ص ٩٧ ، ٩٨ .

ويناط بالمتخبلة هنا ووموطنها القلب، حفظ المحسوسات بعد غيبتها عن الحس ولها سيطرة شاملة عليها بحيث لها أن تفرق بعضها عن بعض، أو تركب بعضها إلى بعض بعملية تحليلية تركيبية، سواء كانت متفقة مع ما هو محسوس أو غير متفقة معه، كما بسطنا في حديثنا سابقاً.

ويبقى أمر ادراكها العقلى، وهو مرحلة عليا للمعرفة الإنسانية، من حيث أن العقل بدلالته الحسية - هيئة ما في مادة معدة لأن تقبل رسوم المعقولات - فهى بالقوة عقل، وبالقوة معقولات، وليس في جواهرها ما يدفعها إلى أن تصير معقولات بالفعل، والفاعل الذي يؤدي عملية النقل هذه ينبغي أن يكون في رأى الحكيم ذات، جوهرها عقل بالفعل، مفارق للمادة، منزلته من العقل الهيولاني منزلة الضوء من البصر، وفعل هذه شبيه فعل الشمس في البصر، لذا سمى عقلاً فعالاً (١٠).

فكأن النفس فى عملية الإدراك المنتظمة هذه تبدأ مع الحس لتنتهى إلى ما هو خلف الحس، إلى رتبة العقل المستفاد، بحيث متى ما كان لها الاستعداد التام بلغ هذا العقل رتبة العقل المعتفاد، فيمنحها هذا الأمر قوة إدراك الكليات بشكل مباشر، فتتفق عندئذ صور العالم الجزئى مع المعقولات المجردة، باعتبار أن العقل الفعال هو الأول والآخر فى هذه المعرفة الإنسانية، سواء كانت حسية أم عقلية كما سنين فى عرضنا لنظرية العقل فى مذهب أبى نصر.

لعل من أكثر الانجاهات جدة ونقاشاً هي قضية العقل وقواه عند الفلاسفة المسلمين، وكان فيلسوف العرب الكندى من أوائل المتحدثين عن المشكلة، كما بسطنا ذلك في دراستنا عنه.

<sup>( )</sup> أنظر : الفارابي - آراء أهل المدينة الفاضلة ، ص ٨٢ - ٨٤ ، مع التأكيد بأن تسمية هذا العقل «فعالأ» ليست هي من أعمال الفارابي كنا تبه إلى ذلك الدكتور أحمد فزاد الأهراني في كتابه الكندي «راجع ص ٢٦٧»، بل هي من أعمال وتأكيدات الاسكندر الأفرد وديسي الذي سماه باللاتينية Dator Farmarum وأن المعلد الأول اشار البه بالمضلّون لا بالاصلاح وسماه بالفاعل .

وقد اخذت الشكلة عند فيلسوفنا مجالاً أوسع وتأكيداً أدق مما كانت عليه عند السلف من العقلاتيين، لارتباطها عنده بالمعرفة الحسية - كما عرضنا لذلك من قبل- وتلازمها الضروري مع نظرية النبوة في المذهب.

والعقل، بنظرة شاملة عامة، له مناح عدة باعتبار أنه قوة قادرة على الإدراك نشير اليها على الوجه التالى :

- ١ للعقل القوة على إدراك ماهيات الأشياء المادية، ويتوصل إلى حقيقة تلك الأشياء
- ٢ ويدرك العقل المعانى العامة، كالوجود والجوهر والعرض والعلية والمعلولية،
   والغاية، والوسيلة، والخير والشر والفضيلة والرزيلة والحق والباطل.
  - ٣ وله القدرة على إدراك العلاقات وارتباطاتها والنسب التي تفرض بين الأشياء .
- 4 له قدرة أيضاً على ادراك المبادئ العامة وأصولها وما يتعلق ببراهينها والادلة
   عليها حسب العلوم المختلفة.
- وأخيراً له القدرة على إدراك قضايا من موجودات غير مادية ولا تتعلق بالمادة أصلا (١).

ويمنهجية مستوعبه ناقذة حاول الفارايي تحديد مفهوم العقل فحصره في ستة معان عامة رخاصة: (<sup>۲)</sup>.

المعنى الأول ودلالته التعقل عند جمهور الناس، والمقصود منه جودة الرؤية

<sup>(</sup>١) انظر: يوسف كرم ويوسف وهبة - المعجم الفلسفي ص ١٤٥.

<sup>(</sup>۲) قارن: الجرجانى - التعريفات ص ۱۳۲ حيث العقل بإنه جوهر مجرد عن المادة في ذاته، مقارن لها في فعله، وهي النفس الناطقة .. والعقل والنفس والذهن واحد، إلا أنها سميت عقلاً لكرنها مدركة، وسميت نفساً لكونها متصرفة، وسميت ذهناً لكونها مستعدة للادراك.. وقبل العقل ما تعقل به حقائق الأشياء، ومحله الرأس وفي القلب - وانتهى كلام الجرجاني و ويعرفه نصير الدين الطوسي (ت ۲۷۲هـ) بأنه غريزة بلزمها العلم بالضروريات عند سلامة الآلات.

انظر : كشف المراد ص ١٤٦، وفي تصوري أن الطوسي اقتيس هذا الحد من فخر الدين الرازي. انظر : الايجي - المراقف ، القامرة ١٣٥٧ هـ ص ١٤٦٠.

مرتبطة بالفضيلة، فيكون العقل عندئذ أداة في فعل الخير وتجنب فعل الشر، ويحتاج صاحبه إلى دين، لأن الدين الفضيلة، وما خالف هذه الشروط، فصاحبها لا يمتلك التعقل وإغا يقال عنه «نكراً وداهية وأشباه هذه الأسماء» (١٠). فكأن معنى التعقل عند هؤلاء يشابه رأى المعلم الأول الذي يحدده بالشخص الجيد الرؤية استنباط ما ينبغي أن يفعل من أفعال الفضيلة.

والمعنى الثانى، يقوم على قاعدة الايجاب والسلب، مما يوجهه العقل أو ينفيه، ومن أنصار هذا الرأى متكلمة المسلمين كافة، ويقصدون برأيهم هذا دلالة المشهور، أو فكرة الاجمال (٢٠).

والمعانى الأربعة الأخيرة يلتزم الفارابى بها ببيان رأى أرسطو طالبس فى مفهوم العقل، ويحصر أولها فيما أورده المعلم الأول فى كتاب البرهان «التحليلات الثانية» من حيث أن العقل «قرة النفس التى بها يحصل للإنسان اليقين بالمقدمات الكلية الصادقة الضرورية لا عن قياس اصلاً ولا عن فكر بل بالنظرة والطبع أو من صباه.. وهذه القوة جزء ما من النفس تحصل لها المعرفة الأولى لا بفكر ولا بتأمل أصلاً "").

وثانيهما ما ذكره المعلم الأول في كتاب الأخلاق (٤) وأعتبره جزء النفس العملي الذي يخضع للإرادة في استنباط ما ينبغي أن يفعل أو لا يفعل، ومن عميزات هذا العقل أن له قدرة على التزيد كلما طال به أمر التطبيق، ويختلف الناس فيه حسب قدراتهم وقنيتهم للأفعال ذات الصفة العملية في الحياة الفاضلة، بحيث ينعت مالكه بد (صاحب الرأي) – وهو كالإنسان الذي اذا أشار بشئ ما قبل رأيه من غير أن يطالب بالبرهان عليه لأنه شب وشاب على العمل الصحيح .

<sup>(</sup>١) انظر: الفارابي - رسالة في العقل، تحقيق الاب بويج ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) قارنَّ : الابتَّى - اللَّوقف ، ص ١٤٦ حيثُ يقولُ : و العقل مناط التكليف إجساعاً وأنه يطلق. على معانه.

<sup>(</sup>٣) انظر : الفارابي - رسالة في العقل ، ص ٨ - ٩ .

Art Ethics, vI, 13, 1144b 5 ff : (4)

وأما الثالث فهو العقل الذي أشار البه المعلم الأول في كتاب، النفس وجعله - كما بدا للفارابي - على أربعة أنحاء : عقل بالقوة وعقل بالفعل وعقل مستفاد وعقل فعال (١٠) - ولكن الحقيقة التي ينبغي الاشارة البها أن ارسطوطالبس لم يذهب إلى هذا التقسيم الذي اختاره الفارابي متأثراً بالافلاطونية الجديدة وشرح الاسكندر الافروديسي الذي أخذ بأفكاره جل الفلاسفة المسلمين باستشناء ابن رشد - ولذا يمكن اعتبار هذا الموقف بالنسبة لقرى العقل الإنساني موقفاً فارابياً خاصاً.

وأما العقل الرابع الذى يذكره ارسطو طاليس فى مقالة اللام من كتاب ما بعد الطبيعة فهو العقل الذى يعتبر المبدأ الأول للموجودات كلها. يعقل ذاته، وليس يمكن أن يكون موجود أكمل منه، لأنه هو العقل الأول والموجود الأول والراحد الأول والحق الأول.

ويستحسن بنا الآن الإشارة إلى الرأى الذى يذهب اليه المعلم الأول لا في ضوء مأثورات الغارابي، بل في النص الوارد في كتاب النفس حيث يقول: «لكن كما أنه في الطبيعة كلها يوجد من جهة شئ هو الهيولي لكل نوع.

(۱) قارن أيضاً : 30 - Art De Anima, 432b 15

 <sup>(</sup>۲) اعتمدنا ابراد هذا النص مترجماً بقلم الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده . انظر : رسائل
 الكندى الفلسفية ، ص ۳۳۵ .

# (٣) ابن سينا . ٣٧٠ هـ ٠ ٢٨ هـ ،

بلغت الفلسفة الإسلامية أوجها عند الشيخ الرئيس ابن سينا، بل لعلنا لا نبالغ إن قلنا أن معظم الذين جاء وا بعده من الفلاسفة كانوا شراحاً لكتبه، وإذا كان الكندى عربياً، والفارابى تركياً، فقد كان ابن سينا فارسياً، وكما ازدان بلاط المعتصم بالكندى ومصنفاته، وتجمل بلاط سيف الدولة بالفارابى وآرائه، فقد تألقت دولة وبنى بوية » في فارس بالشيخ . وكان القدماء يكتفون بقولهم الشيخ ليفهم أن المفصود ابن سينا في أواخر القرن الرابع وأوائل القرن الخامس الهجرى . ويعتبر تعريف ابن سينا للميتافيزيقيا مشابها لتعرف أرسطو لها ويكاد يكون هو نفسه . يقول الشيخ في المقالة الأولى من الهيات النجاه (١١) ، أن هذا العلم أى العلم الإلهى يبحث عن الموجود المطلق وينتهى في التفصيل إلى حيث تبتدىء منه جميع العلوم فيكون هذا العلم بيان مبادى سائر العلوم الجزئية .

وقد ورث العرب ضربين مختلفين من الفلسفة الضرب الأول فلسفة الوجود وهي فلسفة أرسطو والثانية فلسفة أفلوطين السكندري. وقد اضطرب الكندي بين هذين النظامين من الفلسفة ، وغير أن ابن سينا قد انحاز إلى جانب فلسفة الرجود وجعل الواحد تابعا له ، ففلسفة الشيخ فلسفة وجود لا فلسفة واحد فهو يعرف العلم الالهي بأنه ذلك الذي يبحث في الموجود المطلق من حيث الوجود والله عند ابن سينا هو واجب الوجود .

#### واجب الوجود عند ابن سينا،

وقد سلك ابن سينا لاثبات وجود الله طريقا يختلف عن طريق الشرع وما جاء في القرآن من أدلة ويختلف من وجه آخر عن طوائف علماء الكلام ، أما الطريق القرآني فقد فصله ابن رشد في كتابه الموسوم عن مناهج الأدلة ، بعد أن ذكر أدلة المتكلمين والصوفية وأهل السنة واعترض عليهم . ثم ذهب الى أن في القرآن دليلين هما : دليل العناية ، دليل الاختراع .

<sup>(</sup>١) النجاة واحد من بين مؤلفات ابن سينا الهامة .

فدليل العناية أى موافقة الكائنات للإنسان مثل قوله تعالى «الم زجعل الأرض « صدق الله العظيم » .

ودليل الإختراع مثل «افل ينظرون إلى الإبل كيف خلقت» صدق الله العظيم

أما علماء الكلام فهم على الجملة يسلكون دليل الحدوث . فيقولون العالم حادث وكل حادث يفتقر الى محدث ( موجود ) فالله هو موجد العالم .

ويعتمد دليل ابن سينا على معنى الواجب والممكن ، فالواجب هو الموجود الذي متى فرض أنه غير موجود عرض منه محال ( راجع كتاب النجاة ، الجزء الثالث ، ص ٣٦٦ )

ثم أن واجب الوجود قد يكون بذاته وقد يكون واجب الوجود بغيره ، فالذى بذاته هو الذي يلزم عنه محال فرض عدمه .

أما واجب الوجود بغيره فهو الذي يكون واجب الوجود اذا توفرت فيه شروطا معينة مثل اثنين وأثنين أربعة فهذه واجبه الوجود لا بذاتها ، وكذلك الاحتراق واجب الوجود لا بذاته ، ولكن عند فرض التقاء القرة الفاعلة بالطبع ، والقوة المنفعلة بالطبع أعنى المحترقة وبذلك تقم القسمة في ثلاثة :

- ١ ـ واجب الوجود بذاته .
- ٢ ـ واجب الوجود بغيره .
  - ٣ ـ ممكن الوجود .

ولقد كان مثال النار والاحتراق الذى ضربه ابن سينا مثار مناقشة عظيمة بينه وبين الغزالى من جهة وابن رشد من جهة أخرى ، وترجع أهمية هذا المثال إلى مبدأ السبية ، فالفلاسفة يعترفون بجدأ العلية ويذكرون طبقا للاتجاه الارسطى أن العلل أربع هى : المادية ، والصورية ، والفاعلة ، والفائبة .

إبن سينا ، كتاب النجاه ، جـ ٣ ، ص ٣٦٦ .

ويعنى هذا المبدأ أن كل موجود لابد له من علة هى سبب وجوده . ويعنى هذا الانتهاد الى علة تكون هى السبب فى وجود كل موجود ، وهذا عما يسند الأشياء الى القدرة الالهية وهو ما يذكره الغزالى ، فالنار ليست علة الاحتراق ولكنها سبب ظاهر فقط أما الله فه العلة الحقيقية .

ولكن ابن سينا يرى أن لكل موجود علة في وجوده ماعدا الله ، فهو واجب الوجود بذاته ومبدأ كل معلول .

والشئ إما أن يكون معلوما باعتبار الوجود . فباعتبار الماهية له علتان هما المادية والصورية و باعتبار الوجود له علتان هما الفاعلة والغائبة .

ولكى يثبت ابن سينا وجود الله فقد لجأ إلى القسمة الثنائية ، فالمكن يحتاج الى علة والواجب هو العلة الأولى لكل موجود ، فالأول واجب الوجود ويتصف واجب الوجود بالبساطة والكمال والخير المحض ، وأنه واحد وحق ولا مثل له . ولا ضد له ولا ند له ولا إشارة له إلا بصريح العرفان العقلى ، وفي كتابه الإشارات يقدم الشيخ الرئيس ابن سينا دليلاً آخر يتلائم مع فلسفته الإشراقية .

يقول تأمل كيف لم يحتج بينا لثبوت الأول ووحدانيته إلى تأمل لغير نفس الوجود ، ولم يحتج إلى إعتباره من خلقه وفعله ، وإن كان ذلك دليلاً عليه ، ولكن الباب أوثق وأشرف ، أى إذا إعتبرنا جل الوجود فشهد به الوجود من حيث هو وجود وهر يشهد بعد ذلك على سائر ما بعده بالوجود .

وهذه الواقعة لبست من أدلة بقدر ما هي محاولة لتقرير حالة الوجود والخلق ووجود الموجد .

# 

(270.000 4)

#### ١. ابن رشد : إسمه ونسبه وإهتماماته ،

هو أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد فيلسوف قرطبة ، كان أبوه قاضياً واشتهر جده بالفقه .

ولد أبر الوليد محمد بن أحمد بن رشد الحفيد لأبر الوليد الفقيه بقرطبه وتعلم الفقه والرياضيات والطب وتولى القضاء بأشبيلية ثم بقرطبة ، وكان منقطعاً للقراءة والرياضيات والطب وتولى القضاء بأشبيلية ثم بقرطبة ، وكان منقطعاً للقراءة بقوله « لم ينشأ بالأندلس مثله كمالاً وعلماً وفضلاً . وكان على شرفه أشد الناس تواضعاً وأخفضهم جناحا عنى بالعلم من صغره إلى كبره حتى حكى عنه أنه لم يدع النظر والقراءة منذ عقل إلا ليلة وفاة أبيه وليلة بنائه على أهله ... وقد صنف وقيد وألف وهذب وأختصر نحوا من عشرة آلاف ورقة ، ومال إلى علوم الأوائل فكانت له فيها الإمامه دون أهل عصره ، وكان يفزع إلى قتواه في الفقه ، مع الحظ الوافر من الاعراب والأداب » ( ١ )

وقد إشتهر و ابن رشد » في أروبا اللاتبنية بإسم و الشارح » أي شارح أرسطو ، ويذكر عبد الواحد المراكشي أن أبو بكر بندود بن يحيى القرطبي تلميذ ابن رشد أراد أن يقوم بشرح كتب أرسطو وكان ذلك في حضور ابن طفيل الذي رشح ابن رشد لهذا العمل حتى يزبل غموض عبارات أرسطو وقلق عبارات المترجمين عنه .

وقد نهض ابن رشد بالعب الذي ألقى على كاهله ، فشرح ولخص كتب المعلم الأول وأخرج ثـلاثة أنواع من الشروح . الأصغر والأوسط والأكبر . وتتضمن هذه

 <sup>(</sup>١) راجع أحمد قواد الأهوائي ، القلسفة الاسلامية ، نشرة وزارة الثقافة ، القاهرة ١٩٦٢ م .
 ص١٠١ ، ١٠١ .

الشروح . كتاب السماع الطبيعى ، والسماء ، والعالم ، والطبيعة ، والكون والفساد والنفس وما بعد الطبيعة ( ١٠ ) .

وإذا كان ابن رشد قد بدأ فقيها له فى الفقه باع كبير ، وأثر عظيم فى العالم الإسلامى خصوصاً ما جاء فى كتابه بداية المجتهد ونهاية المقتصد فإنه كان صاحب مذهب فلسفى أثرى العقل العربى والأروبى اللاتينى خصوصاً من خلال ترجمات ملخصاته على الكتب الأرسطية . كذلك تطور « ابن رشد فأصبح طبيباً لا تقل منزلته فى الطب عن ابن سينا » فى المشرق ، وكان كتابه « الكليات » يدرس إلى جانب كتاب « القانون » لابن سينا فى جامعات أروبا .

وعكن التماس فلسفة ابن رشد في كتابه المعروف « تهافت التهافت » الذي رد فيه على كتاب « تهافت الفلاسفة » المنسوب لأبو حامد الغزالي ( ٢٠) .

وله فى التوفيق بين الدين والفلسفة كتابان صغيران لكنهما ذر قيمة خطيرة وهما و فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من إتصال ، والكشف عن مناهج الأدلة».

ومن المؤسف حقاً أن ابن رشد كغيره من الفلاسفة قد تعرض لمحنة شديدة في أخريات حياته عندما سعى الفقها، لدى الخلفية بالدس والوقيعه حتى غضب عليه

<sup>(</sup>١) قام بنشر تلخيص كتاب النفس د . أحمد فؤاد الأهواني ، مكتبة النهضة .

<sup>(</sup> ٢ ) قام ينشر تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة ، الدكتور عثمان أمين مطبعة مصطفى البالي الحلبي.

 <sup>(</sup>٣) قام بنشر تلخيص كتاب المقولات ، الدكتور عبد الرحمن بدوى في بيروت ، وكذلك تلخيص الخطابه في مكتبه النهضة .

<sup>(</sup>٤) سبق وأشرنا في كتابات أخرى أن كتاب تهافت الفلاسفة ليس من عمل الغزالى كما هو شائع الآن ، وإنما هو كتاب منحول نقله الغزالى عن كتاب ألفه يحيى النحوى ، الملقب بالبطريق برد فيه على أرسطو وأفلاطون ، أو هو مجرد ترديد لما جاء في كتابات إسكستوس أميريقوس ، وإن كان البيهيقي عمل إلى الرأي الأول ( راجع السهرودي في نزهة الأرواح ورضة الأفراح ، لوحة ١٨٧ .

ونفاه إلى مدينة تسمى أليسانة بالقرب من قرطبة وعندما أفرج عنه إنتقل إلى مراكش ومات سنة ٥٩٥ هـ ، ولم تجد الفلسفة عوناً ولا نصيراً بعد ذلك .

### ٢.الموقف الرشدى في قضية التوفيق بين الفلسفة واللدن ..

يبدأ « ابن رشد » كتابه « فصل المقال » بالتساؤل عن حكم دراسة الفلسفة قائلا هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع ؟ أم محظور أم مأمور به ؟ أم على جهه الندب ، وإما على جهة الوجوب ؟؟

ويجيب على ذلك، بأن النظر في الموجودات بإعتبارها مخلوقه ومصنوعة تدل على خالق وصانع أمر يجعل المعرفة بالصانع أتم وأكمل. وكان الصانع قد حث على النظر في الموجودات والأنفس والتأمل في الكون والآفاق فلا ضرر فيما يقوم به الفيلسوف من إستعمال للقياس العقلى أو القياس الشرعي أو كلاهما معا .

يقول أبن رشد "إن كان فعل الفلسفة ليس شيئا أكثر من النظر في المرجودات وإعتبارها من جهة دلالتها على الصانع، أعنى من جهة ما هي مصنوعات فإن الموجودات إنما تدل على الصانع بعرفة صنعتها، وأنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم كانت المعرفة بالصانع أتم، وكان الشرع قد ندب إلى إعتبار الموجودات وحث على ذلك، فين أن ما يدل عليه هذا الاسم إما واجب بالشرع، وإما مندوب إليه، فأما أن الشرع دعا إلى إعتبار الموجودات بالعقل وتطلب معرفتها به - فذلك بين في غير ما آية من كتاب الله تبارك وتعالى، مثل قوله "فاعتبوها يا أولي الأبصار"، وهذا نص على وجوب استعمال القياس العقلى، أو العقلى والشرعي معا. ومثل قوله تعالى " أو لم ينظروا في جميع الموجودات (١).

 <sup>(</sup>١) ابن رشد، فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من إنصال، تحقيق محمد عمارة، دار المعارف ١٩٨٣ ، ص ٢٢ .

وتال تعالى "أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت وإلى السهاد كيف رفعت " (١)

وعما يلفت النظر إلى لغة ابن رشد التوفيقية الدقيقة قوله "وإذا تقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل في المرجودات وإعتبارها، وكأن الاعتبار ليس شيئا أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه وهذا هو القياس، أو بالقياس، فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلى. فهذا النوع من النظر عند "ابن رشد" هو أتم أنواع القياس وهو المسمى برهانا .

فالفلسفة إذن وإن كان مقصدها إستنباط الحقائق أو الظفر بجوهر الحقيقة فإنها لا تختلف مع الشرع، مادام الهدف الذي يحثنا عليه الشرع هو النظر في ملكوت السموات والأرض للوقوف على الحقيقة الدينية، فلا تناقض إذن بين الحقيقة الفلسفية صاحبة الشريعة والأخت الرضيعة، وهما المصطحبتان بالطبع المتحابتان بالجوهر والغريزة (٢)

ويضع إبن رشد قاعدة هامة للنظر في كتب القدماء تدل على مدى احترامه للقواعد الشرعية وحرصه على القاعدة العلمية، فهر يقبل من كتب القدماء ما كان موافقا للحق، ويرفض منها ما كان بعيدا عن الحق وينبه عليه، يقول «فقد يجب علينا ان الغينا لمن تقدم من الامم السالفة نظرا في الموجودات واعتبارا لها بحسب ما اقتضته شرائط البرهان، أن ننظر في الذي قالوه من ذلك وما أثبتوه في كتبهم فما كان منها موافقا للحق قبلناه منهم وسررنا به وشكرناهم عليه، وما كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه وحذرنا منه وعذرناهم» (7).

ويحدد إبن رشد شروطا للنظر يلزم أن يحرص عليها الحكماء منها الا يكون

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، ٣ .

<sup>(</sup>٢) فصل المقال ، ص ٣٥ ، ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) فصل المقال ، ص ٢٨ .

ناقص الفطرة، أو بمن تغلب عليه الأهواء والشهوات ولابد ان يكون له معلم يرشده الى فهم ما فيها أو من قبل إجتماع هذه الأسباب فيه أو أكثر من واحد منها ان غنعها عن الذى هر أهل للنظر فيها. فإن هذا النحو من الضرر الداخل من قبلها هر شئ لحقها بالعرض لا بالذات، وليس يجب كان نافعا بطباعه وذاته ان يترك لمكان مضره موجودة فيه بالغرض (١).

ويبين إبن رشد أن الأقاويل الشرعية التي اشتمل عليها القرآن الكريم قتاز بخصائص ثلاث تدل على مدى الاعجاز فيها .

- ١ أنه لا يوجد أتم إقناعا وتصديقا منها.
  - ٢ أنها تقبل النصرة بطبعها .
- ٣ أنها تتضمن التنبيه لأهل الحق على التأويل الحق .

يقول ابن رشد فى إعتقاده بالعلاقة الوثيقة بين الحكمة والشريعة «إذا كانت هذه الشريعة حقا وداعية الى النظر المؤدى الى معرفة الحق فانا معشر المسلمين نعلم على القطع انه لا يؤدى النظر البرهائي الى مخالفة ما ورد به الشرع فإن الحق لا يضاد الحق بل بوافقه ويشهد له (<sup>(۲)</sup>)

وهذا إشارة إلى أن الشريعة حق والحكمة ابضا حق، وان استنباط الأحكام الشرعية بواسطة القياس والبرهان موافق لما نطق به الشرع، فلا يخلو ظاهر النطق ان يكرن موافقا لما أدى البه البرهان، وإن كان مخالفا طلب وتأريله.

وهو يعرف التأويل بأنه إخراج اللفظ من الدلالة الحقيقية الى الدلالة المجازية من غير أن يخل ذلك بعادة لسان العرب في الكلام المجازي.

ولقد كان ابن رشد واسع الأفق عصرى النظرة عندما أجاز تأويل نصوص

<sup>(</sup>١) فصل المقال ، ص ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) فصل المقال ، ص ٣٢ .

الشرع،- بل وفطن الى ان حمل القاظ الشرع على الباطن ليس مما يجب على الدوام أيضا ولكن يمكن أخذ الآيات على ظاهرها أحيانا وحمل بعض النصوص على المعنى المجازى أحيانا أخرى ويضرب لذلك مثلا بقوله وفالأشعريون مثلا يتأولون آية الاستواء، وحديث النزول، والحنابلة تحمل ذلك على ظاهره (١٠).

ويستند «ابن رشد» الى القرآن الكريم فى ضرورة التأويل فنراه يتبع معانى الآيات الكريمة فى خورورة التأويل فنراه يتبع معانى الآيات الكريمة فى قوله «هو الذس انزل عليك الكتاب هنه آيات سحكهات، هن أم الكتاب وآخر ستشابهات فاصا الذين فس قلوبهم زيغ (۱)فيتبعون ساتشابه سنه، إبتغاء الفتنة وإبتغاء تأويله وسا يعلم تأويله إلا الله والراسذون فس العلم يقولون آسنا به كلً سن عند ربنا وسا يذكر إلا اولوا الآلباب"

فأسند التأويل إلى الراسخون في العلم ولم يتركه جل شأنه نهبا للمتأولين دون علم ولا هدى ولا كتاب مبين.

وهكذا يفهم «إبن رشد» الآيات إما بطريقة ظاهرية أو عن طريق تأولها وحملها على الرمز حتى تتناسب وما قصد إليه الشارع وحتى لا ببدو فيها تناقض موهوم.

#### (٣)منهج بن رشد وابعاده العقلية

لا شك أن إبن رشد واحد من أبرز الفلاسفة الذين يرفعون من شأن العقل بدرجة يمكن معها القول أنه يقدس العقل، لذلك فقد استخدمه في البرهنه على قضايا الشرع وأقام بناء العرفاني والرجودي على أساس من العقل، ولأنه كذلك يؤمن بالعقل فإنه آمن بارتباط الأشياء إرتباطا ضروريا وحتميا بين الأسباب والمسببات، وجعل من السببية أساسا للطبيعة ولفلسفته العقلية، ولقد كان رده على مؤلف كتاب التهافت المنسوب للغزالي قاطعا حين حاول إنكار وجود الأسباب الفاعلة التي تشاهد في المحسوسات فقد أبان أن هذه الأسباب هي عا لا يمكن إنكاره بل وصل إلى حد وصفها

<sup>(</sup>١) فصل المقال ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، من ٦ : ٧ .

بالسفسطة يقول «أما إنكار وجود الأسباب الفاعلة التي تشاهد فى المحسوسات فقول سفسطائي والمتكلم بذلك اما جاحد بلسانه لما فى جنائه، وإما منقاد لشبيهة سفسطائية عرضت له فى ذلك»(١)

ويذكر الدكتور عاطف العراقي (<sup>٢)</sup> ان الفيلسوف العقلي قد أقام فلسفته على محاور رئيسية ثلاث هي :

أولاً: رفع طريق البرهان على غيره من الطرق الأخرى كالطريق الجدلى والطريق الخطابي .

ثانياً: نقد الطريق الصوفى لأن التصوف خاص بجماعة دون الأخرى فى حين أن ابن رشد يريد الأسس الشاملة والمبادئ العامة الواضحة التى يسبر على هديها العقل فى إصداره الأحكام على الأشياء والنظر فى الموجودات.

ثالثا : فتح الطريق أمام الفلسفة والتفلسف .

رابعا : نقد الطريق الجدلي الكلامي وهذا النقد صادر عن ايمان بالبرهان .

لهذه الأسباب مجتمعه براه العلامة «عاطف العراقي» ذو مكانه كبيرة في تاريخ الفكر الفلسفي العالمي لأن فلسفته تعد إنتصارا للعقل وثورة على الطرق غير العقلية للمعرفة فهو في نظره فيلسوف العقل في الاسلام. (٣)

# (٤) موقف ابن رشد من مشكلة الحرية،

عا بلفت النظر الى عبقرية «ابن رشد» العقلية انه راح يناقش فكرة الحرية وهو يعى ان المواقف بصددها متناقضة وأن آراء الفلاسفة والمتكلمين قد ذهبت منها كل مذهب، ولم يخل القرآن الكريم من آيات تدل على أن للإنسان قدرة على القيام بالفعل

<sup>(</sup>١) نقلا عن أحبد فؤاد الأهراني الفلسفة الاسلامية ، ص ١٠٦ .

<sup>(</sup>٢) عاطف العراقي (الدكتور)، المنهج النقدي في فلسفة بن رشد، دار المعارف، مصر ١٩٨٤ .

<sup>(</sup>٣) المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد ، ص ١٨

راكتسابه لنفسه، وهر حرفيها يقدم عليه ويختاره لذلك فهر رهين هذا الكسب وهذه الحرية لقرله تعالى: « كل نفس بها كسبت رهينة » (۱) وقوله جل شأنه «فيها كسبت أيديكم» (۱) وقوله « وأسا ثمود فهديناهم فاستحبوا العمس علس الهدس » (۱)، وقوله « سا أصابك من حسنة فهن الله، وسا أصابك من سيئة فهن نفسك » (۱).

كذلك فإن المتدبر لآبات القرآن فيما جاء منها خاصا بقدرة الخالق المطلقة على الحلق بدرك أن الانسان «مجبر» لدخوله ضمن سلسلة المخلوقات لقوله جل شأنه «إن كل شئ خلقناه بقدر» ( 0 ) وقوله « صا أصابكم صن صحيبة في الأرض ولا في أنغسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها ، إن ذلك على الله يسير » (٢).

ولم يكن التناقض باديا في الأدلة السمعية فقط وإنما كان ذلك واضحاً تماماً في الأدلة العقلية .

فإذا فرضنا أن الإنسان مجبر على الفعل فما فائدة التكليف، ركيف يكون الإنسان مجبراً على القيام بالمعصية ثم يحاسب عليها ؟ وما جدوى الثواب والعقاب ؟

وإذا قرضنا أن الإنسان حر ومكتسب لأفعاله أو خالق لها . فهل هناك أحد يعتقد بأن حرية الإنسان تخرج على المشيئة الإلهية ؟ أليس القول بحرية الإنسان تقليص لدائرة المشيئة الإلهية ؟ ثم أليس القول بخلق الإنسان لأفعاله إعتراف بأن من الأفعال ما يخرج على مشيئة الله وإختياره فيكون ها هنا خالق غير الله وهو ما يناقض إجماع المسلمين ، وإن فرضناه غير مكتسب لأفعاله بل مجبراً عليها أصبح

<sup>(</sup>١) الزمل، آية ٣٨.

<sup>(</sup>۱) المزمل ، ايه ۲۸ . (۲) الشورى ، آية ۳۰ .

<sup>(</sup>٣) فصلت ، اية ١٧ .

<sup>(</sup>۱) قصنت ، ايد ۱۷ . (۱) النساء ، آية ۷۹ .

<sup>(</sup>٥) القمى آية ٤٩.

<sup>(</sup>٦) الحديد ، آية ٢٢ .

التكليف من باب الإستحالة ولأصطدمنا بالسؤال المحير: وكيف يعقل أن يكلف با لا يطاق، مع أن الإستطاعة والقدرة من شروط تكليف العباد، وكيف يعقل أيضاً أن يكون مجبراً على فعل شيء ثم يحاسب عليه بثواب أو عقاب ؟ (١١).

وأمام هذا التناقض الأصيل والمستمر في فكر الفرق الإسلامية راح ابن رشد يتأول الآيات القرآنية ويتناول مشكلة الجبر والإختيار أو مشكلة حرية الإنسان وإنعدام حريته تناولاً بنقد فيه آراء الجبرية التي ترى أن أفعال الناس ليست من صنعهم وإنما هي من خلق الله يجربها على أيديهم لا فرق عندهم بين فعل إضطراري وفعل إختياري هي مما يهبط بالإنسان إلى مستوى الجماد والنبات والحيوان ذلك أن الله خالق كل شيء وهم مجردون من كل قدرة وإستطاعة ويشير ابن رشد إلى أن هذه الآراء مما يدل على الضغف والتخاذل والتواكل (٢٠).

كذلك بلاحظ ابن رشد أن فى هذه الآراء ما لا يسمح بقيام نظام أخلاقى كامل لأنها تهدم المسئولية الأخلاقية ، كما تهدم التكاليف الشرعية ، ولأنه لا مجال للحرية البته فلا مجال إذن للثواب أو العقاب .

والمشكلة المشارة هنا . هى كيف نتصور إمكانية أن يحرم الله الآثم من التوية وفعل الخير ، ثم إذا كان هذا التصور جائزاً فكيف يعاقب الله الناس . إذا ما عصوا ويقذف بهم إلى العذاب الأليم (٣٠)

وأما موقف ابن رشد من آراء المعتزلة التى يرى أن العبد يخلق أفعال نفسه الإختيارية بقدرته وبناء على مشيئته إن شاء فعل وإن شاء ترك ، ولا دخل لإرادة الله وقدرته فهو يتخذ من هذه الآراء موقفاً يرى فيه أن هذا تعطيل لقدرة الله وإرادته لأن

<sup>(</sup>١) ابن رشد مفكراً عربياً ، إشراف وتصدير د . عاطف العراقي ، المجلس الأعلى للثقافة ، مصر، ١٩٩٣ م ، مشكلة الحربة في فلسفة ابن رشد ، بقلم د . زينب شاكر . نقلاً عن مناهج الأدلة لابن رشد ، ص ٢٤٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) مناهج الأدلة ، ص ٣٢٣ .

<sup>(</sup> ٣ ) ابن رشد مفكراً عربياً ، ص ٢٤٧

فعل الإنسان يتم بإرادة وقدرة خارجة عن إرادة الله وقدرته وهذا مخالف لإجماع السلمين ولما جاء به الشرع .

و هكذا يرفض « ابن رشد » آرا ، كل من المعتزلة والجبرية ثم هو يأتى على الأشاعرة فيقول وأما الأشاعرة فقد راحوا أن يأتون بقول وسط بين القولين : فقالوا أن للإنسان كسباً ، وأن المكتسب به والكسب مخلوقان لله تعالى . وهذا لا معنى له . فإنه إذا كان الإكتساب والمكتسب مخلوقين لله سبحانه فالعبد ولابد مجبور على اكتسابه ( ١ ) .

وهذا المبدأ القلق لا يخدم فكرة المسئولية عن الفعل ، ولا يتمشى مع مبدأ الثواب والعقاب ، وإن كانت الأشعرية قد حاولت الترفيق بين الرأيين المتناقضين إلا أن الوسيلة المتبعة كانت ضعيفة وغير مقنعة لأنهم حاولوا التفرقة بين الأفعال الإرادية والأفعال عن خلق الله .

وفى رأى ابن رشد أن تسليمهم بأن الله يخلق الأفعال كلها إرادية أو غير إرادية هو إعتراف بأن الإنسان مجرد من الحرية وأنه لا يستقل بأفعاله وهو إلى الجبر أقرب منه إلى الإختيار لأنه وإن إعترف بقدرة العبد وإرادته فإنه لا بلبث أن يجردهما من كل تأثير بحيث يستوى عندئذ نفيهما أو إثباتهما ( ٢ ) .

# (٥)العرية ومبدأ السببية..

يعتقد ابن رشد إعتقاداً جازماً بالإقتران بين الأسباب وما ينتج عنها من مسببات وهو مبدأ ينطبق على فلسفته الطبيعية وفي نفس الوقت يفسر مسألة حرية الارادة.

ويميز ابن رشد بين الأشباء على أساس خواصها التي تعتمد على أفعال تخص كل جسم بعينه ، ذلك أنه لو لم يكن هذا واضحاً لما كان لكل جسم طبيعة تخصه يقول

<sup>(</sup>١) ابن رشد ، تهافت التهافت ، ص ٨

<sup>(</sup> ٢ ) مناهج الأدلة ، ٢٤٩ ، والمرجع السابق ، ص ٢٤٩ .

و فلر لم يكن لكل موجود فعل يخصه لم يكن له طبيعته تخصه ، ولو لم يكن له طبيعة تخصه لما كان له إسم يخصه ع (۱۱).

ولقد لاحظ ابن رشد كيف أنكر الغزالى فكرة الإقتران بين ما يعتقد فى العادة سبباً وما يعتقد مسبباً وكيف أنه أكد على أن إثبات أحدهما ليس متضمناً بالضرورة إثبات الآخر ، ولا نفيه متضمن نفى الآخر ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر ..

فقال و أما إنكار وجود الأسباب التى تشاهدها فى المحسوسات فقول سفسطائى والمتكلم بذلك إما جاحد بلسانه لما فى جنانه وإما منقاد لشبه سفسطائية عرضت له فى ذلك ، ومن ينفى ذلك فليس بقادر أن يعترف أن كل فعل لابد له من فاعل.

ويرى و ابن رشد و أن الفعل خاضع لتحكم قرتان أحدهما داخلية غير محددة وصادرة عن إرادة حرة يختار بها الإنسان أفعاله ، فأفعاله وليده إرادته وقدرته ، وفي هذا ما يبرر فكرة الثواب والعقاب ولأن الإرادة مخلوقة لله فقد ينسب الفعل إلى الله إلا أن ابن رشد يجعل من نتائج حركة الإرادة فعلاً إنسانياً يثاب عليه الإنسان ويعاقب وتكون حركة الإرادة على هذا النحو هي القرة الخارجية التي تلاحظ نتائجها في أعقاب الفعل .

وهاتان القرتان مقيدتان غير مطلقتان ، وهما خاضعتان للنظام الكونى وسننه وقوانينه، وقد تساعدنا هذه الأسباب على إقام أفعالنا أو هى تعرقل هذه الأفعال لذلك فنحن نشعر أن حريتنا مقيده بالأسباب الخارجية والظروف المحيطة التى هى من خلق الله .

ومعنى هذا أن و ابن رشد ۽ ليس من القائلين بالحرية وليس من القائلين بالجبرية بل هو يقرر الجمع بين خضوع الأفعال لقدر من الجبر وقدر من الحرية .

 <sup>(</sup>١) ابن رشد ، تهافت التهافت ، ص ٢١٨ ، وابن رشد مفكراً عرب ، ص ٣٥١ ، مناهج الأدلة
 ٢٢٩ .

يقول و ابن رشد » ولما كانت الأسباب التى من الخارج تجرى على نظام محدود وترتيب منضود لا تخل فى ذلك بحسب ما قدرها بأرئيها عليه ، وكانت إرادتنا وأفعالنا لا تتم إلا بموافقه الأسباب التى من خارج فواجب أن تكون أفعالنا تجرى على نظام محدود .. وإنما كان ذلك واجباً لأن أفعالنا تكون مسببة عن تلك الأسباب التى من خارج ، وكل مسبب يكون عن أسباب محدود مقدرة ، فهو ضرورة .. محدد .. مقدر والنظام المجدد الذى فى الأسباب الداخلة والخارجية أعنى التى لا تخل هو القضاء والقدر الذى كتبه الله تعالى على عباده (١٠).

وهكذا يدور « ابن رشد » دورة كاملة تجعل منه أسير مواقف حاول أن يعبرها ، أو ينقدها ، فلا حرية مطلقة ولا جبرية مطلقة وإغا الأنعال تقع بين هذين الطرفين ، وهو موقف ليس جديد في حقل الدراسات الفلسفية والكلامية على حد إعتقادنا .

<sup>(</sup> ٢ ) راجع مناهج الأدلة ، ص ٢٢٦ ـ ٢٢٧ ـ ٢٢٨

# (٦) ابن رشد في كتابات

#### د.عاطف العراقي

#### أ.عاطف العراقي والعقلانية عند ابن رشد ،.

يجب أن نقرر منذ البداية أن تناول الدكتور عاطف العراقى للفلسفة الرشدية كان وعبا عميقاً ومبكراً بأهمية العقل وضرورة التعقل إذا شننا أن لا تكون الفلسفة الاسلامية أو العربية كياناً راكداً بلاحراك أو جثة هامدة لا حياة فيها .

لقد وضع العلامة الدكتور العراقى يده على مفاتيح الفلسفة العقلية وراح يطلقها من عقالها خصوصاً عندما وقف مع ابن رشد ضد العرفان الصوفى المعتمد على الذوق وإن كان لنا موقف آخر وجديد من نظرية العرفان الصوفى تفسح مجالاً لنوع من العقل القلبي أو القلب العقلى ومع ذلك يظل سعى الأستاذ للبحث عن العقل عند ابن رشد أمر له ما يبرره علمياً خصوصاً عندما ينبذ الأقوال الجدلية والخطابية ويفرق بينها وبين البرهان بإعتباره السبيل إلى البقين العلمى وبدون فهم ابن رشد على هذا النحو ينبه الأستاذ إلى أننا قد نقع في أخطاء لا حصر لها (١٠).

ويتجه المنهج النقدى في كتاب العلامة عاطف العراقى ( النزعة العقلية عند ابن رشد ) إلى إظهار ابن رشد وقد هبط بالغلسفة من السماء إلى الأرض وراح يحايث الطبيعة وينتزع الكلبات من جزئياتها ويعقد صلة قوية بين العلل والمعلومات ويتحدث عن الضرورة أو الحتمية التي تنتظم العلل والمعلولات حتى ولو كان هذا في العلاقات بين أجزاء الكون وصلة بعضها بالبعض وصدور بعضها عن البعض وفيض بعضها عن البعض .

ويتدخل الفكر العقلائي عند الأستاذ مع الفكر العقلائي عند ابن رشد فتراه يفسر محنه ابن رشد تفسيراً يرجعها إلى أسباب دينية لا أسباب سياسية كما يذهب إليه البعض ، ويرى أن الأسباب السياسية وحدها لا يمكن أن تفسر هذه النكبه .

<sup>(</sup> ١ ) عاطف العراقى « الدكتور » النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد ، دار المعارف مصر ٩٣٣ ، ص ٢٤ .

ديرى السبب الحقيقى فى تهويلات بعض الفقها - من الفلاة - ومزاعمهم التى تصور لنا الدين بطهر يتنافى مع الفلسفة - ويركز د . العرافى على غلاة الفقها - ويرد اليهم النكية حوصا منه على أن يحتفظ للفقه بساره المقلائى ، فهر لا يعمد إلى الهجوم على الفقه جملة وتفصيلاً بل يعى أن ابن رشد نفسه كان فقيها حاول التوفيق بين المقل والشرع .

ولكن حملته على بعض الفقهاء لها ما يبروها قاماً إذا ما لاحظنا أن منهم من حاول أن يرفع النص الفقهى إلى مستوى النص المقدس بحيث أصبع الفقه مقصوراً على الفقهاء دون سواهم ، وقد أدى هذا إلى إغلاق باب الإجتهاد بسبب الخوف من حملات الفقهاء .

يقول د. العراقى منتقلاً الفقها و ولكن ماذا نفعل حيال قوم إتخذوا من الفقه ستاراً الأغراضهم التى يسعون إليها ويقطعون بها المسلك أمام خصومهم فى المجال الفكرى ، وهو يتبنى قول ابن وشد فى فصل المقال ، فكم من نقيه كان الفقه سبباً لقلة ترعه وخوضه فى العنيا ، بل أكثر الفقها ، هكذا لجدهم ، وصناعتهم إنما تقتضى بالقات الفضيلة العملية ( ١ ) .

(ب)إستخلام العقل في تحليد الأدلة على وجود الله.

أولاً ، دليل العناية الإلهية والأسباب العَائبة.

يلاحظ العلامة عاطف العراقى أن ابن رشد الذي يحادل البرهنه على رجود الله يتخذ موقفاً أكثر عقلاتيه من غيره من الفلاسفة خصوصاً عندما يجعل من عملية خلق المخلوقات لتكون موافقه في خلقها لنفع الإتسان وضعته . بل لتوافق الغاية من وجوده ثم هو يؤكد على أن هذا لم يأت بالخلط والإتفاق وإفا كان من قبل فاعل قاصد ومريد" . وهذا العليل يتعرف على الله من خلال موافقة مصنوعاته للغاية التي خلق من أجلها الكون والاتسان ، يقول على لسان ابن رشد و قإن الشريعة الخاصة بالحكماء هي الكون والاتسان ، يقول على لسان ابن رشد و قإن الشريعة الخاصة بالحكماء هي

ويحارل ابن رشد بعد ذلك أن يتبع فى كتابه و مناهج الأدلة ( ٢ ) و الأمثلة التي تدل على مرافقة جميع الموجودات لوجود الإنسان وعلى المناية الإلهية ، فيرى أن وجود الأشيا ، التي على وجه الأرض وبقاؤها محفوظة الأثواع شى ، مقصود ضرورة ولا يكن أن يكون فاعلها بالإتفاق .

ويتابع د . العراقى الخط المغلائى والبرمانى فى دليل العناية الإلهية والأحباب الغائبة إلى أن يدخلنا يشكل منطقى إلى موقف القرآن من الدليل الفائى فى قرله تمالى د الم نجعل الأرض سفادا والجبال اوتادا وخلقناكم ازواجا ، وجعلنا نوسكم سباتا، وجعلنا الليل لباسا ، وجعلنا النهار سعاشا ، وبنينا فوقكم سبعا شداد ، وجعلنا سراجا وهاجا ، وانزلنا سن المعصوات ساء ثجاجا ، لنخرج بع جبا ونباتا وجنات الفافا » (٣)

ويفهم د. العراقى هذا الدليل فهماً منطقياً يدفعه إلى إبتكار قياس منطقى ينتظم هذا الدليل يقول «يكتنى نظم دليله ـ يقصد ابن رشد» فى صورة قياس كالآتى:

- (١) العالم بجميع أجزائه يوجد موافقاً لوجود الإنسان والكائنات . مقدمة كبرى .
- ( ٣ ) كل ما يوجد بيوافقاً في جميع أجزائه لفعل واحد مسدداً تحو غاية واحدة فهو مصنوع. مقدمه صغرى .
  - ( ٣ ) اذن العالم مصنوع ضرورة وله صانع ـ نتيجة .

 <sup>(</sup> ١ ) النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ، ص ٣٧٠ وهو ينقل هذا النص عن تفسير ما بعد الطبيعة.
 ج ١ ، ص ١٠ .

<sup>(</sup> ٢ ) تقس المصدر ، ص ٢٧١ .

<sup>( 3 )</sup> سورة النبأ ، الأيات من 3 ، 13 .

ولا يقوت الأستاذ أن يظهرنا على نقد ابن رشد لدليل الجواز والإمكان عند التكلمين وقول ابن سينا أن العالم محكن ، فهذا النوع من الإستدلال في غاية المضادة للإستدلال الذي زعمت الأشعرية أنه الطريق إلى معرفة الله سبحانه وهو يبطل دليلهم بقوله . ذلك أنهم زعموا أن دلالة الموجودات على الله ليس من أجل حكمة فيها تقتضى العناية ولكن من قبيل الجواز ، أي من قبيل ما يظهر في جميع الموجودات أنه جائز « في العقل أن يكون بهذه الصغة ويضادها » ( ١ ) .

## (٢)الدليلالثاني،دليلالإختراع،

وفى إظهارتا على ما فى هذا الدليل من برهان وقياس عقلى يطلعنا د. العراقى على أن هذا الدليل يستند إلى مبدأ السببية ورفض فكرة أن العالم وجد إتفاقاً ومصادفة ـ فهو يؤكد على المقوله المستمده من فكر ابن رشد والذى يذهب إلى أن كل مُختَرَع وله مُختَرع وله مُختَرع ويواها من المقولات الفطرية فى النفس ، وذلك إنطلاقاً من أن حقيقة هذه المرجودات إلها كونها مخترعة ولا يوجد مُختَرع دون أن يكون له أصل فى علم مُخترع وإرادة منه فى ظهور ما علمه وأخترعه . ثم يقرر مع ابن رشد أن هذا ظاهر فى قوله تعالى « إن الخين تدعهن من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو إجتمعوا له » ( ) وهو تحدى الله للأدعياء الذين أنكروا وجوده وهو التحدى الذى يؤكد أنه لا مخترع ولا خالق إلا الله ، ثم هو يرى أن فى هذا الدليل ضرورة تحتم الوصول إلى الخالق ، وهى ضرورة نابعة من معرفة الموجودات نفسها ، والبحث فى جوهر الكائنات لأن من أراد معرفة الملجودات على الإختراع المقيقى في جيم الموجودات و لأن من لم يعرف حقيقة الشبيء لم يعرف حقيقة الإختراع (\*\*).

 <sup>(</sup>١) النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ، ص ٣٧٣ ـ راجع أيضاً مناهج الأدلة لابن رشد ، ص
 ١٩٥٨ . ١٩٥١ .

<sup>(</sup> ٢ ) سورة الحج ، الآية ٧٣ راجع النزعة العقلية ، ص ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٣) النوعة العقلية ، ص ٢٧٨ .

ويربط الأستاذ بين الآيات القرآنية التى استعان بها و ابن رشد و ليظهرنا على العلاقة بين النظر العقلى في الكون والتعرف على دقة الإختراع وأصالة الخلق الالهي يقول جل شأنه « أو لم ينظروا في ملكوك السموات والأرض وما خلق الله من شيع، » ( ١ ) .

وقوله جل شأنه « افلا ينظرون إلى الأبل كيف خلقت » ( ٢ ) .

وعضى العلامة الدكتور عاطف العراقي في تفحص مقولات ابن رشد ونظرياته ومواقفه بطريقة عقلاتية أقل ما يقال عنها أنها ثورة للعقل في الفلسفة العربية .

وسوف نتابع بحث هذه القضايا في مؤلفات د . العراقي العديدة والمتعمقة عن « ابن رشد » ومنها : .

- (١) النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد .
- (٢) المنهج النقدى في فلسفة ابن رشد .
  - (٣) ثورة العقل في الفلسفة العربية .
- ( ٤) الكتاب التذكاري « ابن رشد مفكراً عربياً ورائداً للإتجاه العقلي » .
  - (٥) تجديد المذاهب الفلسفية والكلامية .

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف ، الآية ، ١٨٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) سورة الغاشية ، الآية ، ١٧ .

# الفصل الخامس

CITITION (CITIZEN)

ومنهج البحث العلمى

... 14.1

التفكير العلمى عند فلاسفة المسلمين

### (i)حركة النقل والترجمة

#### صلة السلمين بالفلسفة اليونانية

يجب أن نعترف أن الإسلام لم يكن دينا مغلقا بل هو دين إنفتح على دائرة المعارف الفلسفية اليونانية كما إنفتح على عديد من الدوائر العلمية ولقد لعبت الترجمة دوراً هاماً في نقل الفلسفة والعلم اليوناني إلى العربية - ورعا كانت البداية في العصر العباسي الأول - ويرى بعض الباحثين أنه رعا كانت البداية أسبق من ذلك في عصر بني أمية.

ولما كان من البديهي أن الإسلام يسوى بين جميع الأجناس ويحترم الحريات فإن هذا قد يساعد أبناء الأمم التي قتحها المسلمون على أن يجهروا بآرائهم بل ويناقشرا المسلمين في عقائدهم. ولعل ما يذكره المؤرخون حول واصل بن عطاء صحيع بإعتباره أول من تحدث في الفلسفة لأنه طالع كتب الفلسفة البونائية (الملل والنحل) (القاهرة ٢٠ ص ٥٥).

ونما يشير إلى تزاوح الحضارات أن علوم الأوائل أو الفلسفة دخلت إلى بلاد المسلمين إلا أنها تأخرت فى الظهور بسبب منع السلف من الخوض فيها كما يذكر السيوطى فى (صون المنطق والكلام عن فنى المنطق والكلام ص ١٢).

ويوضح الشيرازى فى كتاب الأسفار الأربعة (طبعة طهران ص ١٧) أن المتكلمين فى عصر بنى أمية نقلرا عن جماعة الفلاسفة ووجدوا فى أعمالهم كلمات المتحسنوها وذهبوا إليها وفروعها رغبة فى الفلسفة. وكانوا فرحين بما برددون من أفكار وأقوال.

كذلك كانت الأديرة في القرن الأول مكانا للحرية الدينية كما كان لإتصال المسلمين بأباء الكنيسة بالشام وما بين النهرين أثره في إنتقال الفلسفة البونانية والمنطق البونانية أثرت في الفكر الإسلامي. والمنطق البونات التي تركت في الأديرة دليل على محاورات المسلمين والمسيحيين والنقاش

المتبادل في العقائد والفلسفة.

وعما يثبت لنا أن المسلمين عرفوا المنطق اليوناني :

(١) الأثار الرواقية في نقد المتكلمين الأول للمنطق اليوناني (منطق أرسطو -على نحو ما يذكر Edrlman, History of Philosphy

 (۲) التراجم الإسلامية الأولى للأورجانون والتي وصلتنا على غرار الكتب المنطقية المسحيسة على نحسو ما يسذكر إبن أبي أصبعة في عيون الأنبياء جد ١ ،
 ص ١٣٥).

وإلى جانب ترجمة المؤلفات اللاهوتية جرت فى كثير من الأحيان ترجمة مؤلفات فى موضوع المنطق ومن بين ما ترجم فى هذا المجال كتاب والايساعوجى لفرفريرس وكتاب القياس Categories وكتاب القياس Analytica priora لأرسطو. ويقال أن الفارابى ذكر أن الأبحاث المنطقية لم تنعط كتاب القياس بداعى المحاذير الكامنة فى دراسة البراهين والمفالطات الجدلية.

وفى دير قنسرين اليعقوبى فى شمال سوريه قام سويروس سبيوخت (ت ٢٦٧) برضع شروح لكتابين من كتب أرسطو هما كتاب والعبارة و وكتاب والشعر و وكان الشعر أحد مباحث المنطق - كما ألف رسالة فى أقيسة كتاب التحليلات الأولى وفى نفس الدير عاش عالمين هما أثناسيوس البلدى المتوفى فى ١٩٦٦ ، وتلميذه وجاورجيوس و أسقف الغرب المتوفى فى ١٩٧٤ اللذان وضعا ترجمات وشروحا لكتاب المقولات وكتاب العبارة والقسم الأول من كتاب القياس لأرسطو وكذلك لكتاب ايساعرجمى افرفوريوس (تاريخ الفلسفة الإسلامية لماجد فخرى وكمال البازجى ص ٢٩).

ولقد تميزت الترجمات في عهد الخليفة المنصور بترجمة الكتب المنطقية - فقد ترجم عبد الله بن المقفع أو محمد إبنه كتاب والمقولات، وكتاب والعبارة، وكتاب والبرهان، لأرسطو وكتاب وإبساعوجي، لفرفوريوس وسواء أكان ابن المقفم هو صاحب الفضل فى ترجمة المؤلفات المنطقية المذكورة أم سواه ، فمن الثابت أن عملية ترجمة الآثار العلمية والفلسفية لم تبدأ جدياً إلا فى العصر العباسى وعلى الأخص قبل خلّاقة المنصور الذى تذكر المصادر إنه كان بارعاً فى الفقه ومولعاً بالفلسفة .

كما قدم « إبن البطريق » ترجمة لكتب أرسطو في « القياس » و « السياسة » و وقد تابع العباسيون الترجمة بنشاط عجيب وكان أول علم تم الإعتناء به هو المنطق فترجمت كتب أرسطو المنطقية الثلاثة - وهي كتاب « قاطيفورياس » وكتاب « بارى أرمنياس » وكتاب « أنالوطيقا الأولى» وإيساعوجي وكان صاحب هذه الترجمات هو محمد بن عبد الله المقفع كما يذكر « بول كراوس» وقد قام حنين « بن إسحاق » المتوفى ٩٧٧م ، ومدرستة بنقل الأورجانون جميعه من اللغة اليونانية ، إلى اللغة السريانية ثم إلى اللغة العربية مباشرة .

ويذكر المؤرخون أن و أبا بشر متى بن يونس » قام بترجمة بعض أجزاء الأورجانون كذلك نقل كتاب و الشعر» من السريانية إلى العربية . ومن بين المترجمين الذين ترجموا بعض أجزاء و الأرجانون » عبد المسيح بن ناعمة الحمصى الفهرست لأبن النديم – ص ٣٢٤ ثم أتى بعد هؤلاء سورياني آخر له أهمية في مجال الترجمة هو يحى بن عدى – المتوفى في ٩٧٥ م ولم يكتشف يحيى بن عدى بالترجمة بل إختصر بعض الكتب المنتطقية ـ ولقد تعددت ترجمات و الأورجانون » إلى أن أصبح لدينا نسخة كاملة منه بالعربية .

ويذكر صاحب الأسفار الأربعة أنه أراد أن يجمع أقوال المشائين ونفاؤه أهل الإشراق من الحكماء الرواقيين - والرواقيون الذين حضروا مجلس « أفلاطون » وأخذا عنه وجلسوا معه في الرواق ولتحديد العناصر الرواقية في التراث المنطقي الإسلامي فأنه يجب الإشاره إلى أنه من المرجع أن يكون بعض الكتب الرواقية نقلت في العصر الأموى وأن الإتصال بالقساوسة في الأديرة كان له أثر على المنطق البونائي أثر في هذه الملارس.

كذلك يكمن القول أن الأثر الرواقي كان قد إنتقل عن طريق صابئة حران - وهي فرقة أفلاطونية أيضاً - كذلك دخل هذه الأثر عن طريق المتأخرين من شراح الأورجانون القديم .

أما عن الشكاك فقد عرف المسلمون حججهم - وقد إمتلأت كتب الكلام والفلسفة بآرثهم - فالطوسى مثلا يطلق إسم و العنادية » ومن العناد - على السوفسطانية واللاأدرية على الشكاك (راجع تعليقات الرطوسي على محصل العلوم للرازي ، ص ٢ تعليقات ) .

ومما يلغت الإنتباء أن و آسين بلاسيوس » يذكر أن كتاب التهافت للغفية المتصوف أبو حامد الغزالي ليس معظمة إلا ترديداً لكتب و أسكوتس أمبيريقوس » غير أن البيهقي يذكر أن التهافت مستمد من كتاب ألفة يحيى النحوى الملقب بالبطريق يرد فيه على أرسطو وأفلاطون - (راجع السهرزوري في نزهة الأرواح ورضة الأفراح لوحة ١٨٧).

أما عن منطق الشراح اليونان متقدميهم والمتأخرين منهم فقد عرفهم العالم الإسلامي - وقد عرف المسلمون « ثيوقرسطس » و « أديوس » وعرف القضايا والأقيسة الشرطية والحملية وغيرها من ضروب المنطق.

ولقد إنقسم المسلمون إزاء المنطق إلى الأقسام ثلاثة . فأما الفلاسفة المسلمون فلم يكونوا إلا شرحاً للتراث اليوناني وقد قبلوا المنطق كوحدة فكرية كاملة وإعتبروه قانون العقل الذي لا يتزعزع .

وأما المتكلمون فلم يقبلوا المنطق الإسطى وكذلك فعل الأصوليون ووقف الفقها ، موقفاً عدائياً من المنطق - كما فعل ( إبن تيمية) ثم أن الصوفية على ما يبدو قد حاربوا المنطق فهاجم السهرودي المنطق الأرسطى ، وقام بحاوله لإختصارة .

## مبحث التصورات

كان المسلمون في الغالب شراحا أو ملخصين لمنطق أوسطو ومع ذلك فقد حاولا جاّهدين أن يكونوا لهم منهجهم - لذلك فعندما واحوا بدرسون « التصور » بإعتباره إدراك للفرد لاحظوا أن الفرد متعلق بالألفاظ - بمعنى أن المفرد ليس إلا لفطأ - من هنا وجد المسلمون منهجهم الذي ينشدون في دراستة الأفاظ دراسة واسعة لم تقف عند حد الدراسات الأوسطية - وهم لم يبحثوا اللفظ في ذاتة بل من حيث صلته بالمعاني - نجد هذا عند إبن سينا والفارابي والغزالي - وإن كان هناك من عارض هذا الاتجاه وقال أنها أبحاث لا تتصل بالمنطق بقدر إتصالها باللغة من مثال (أبو البركات البغدادي).

وقى بحثنا عن طريق المسلمين فى هذا المضمار وجدنا أنهم ينظرون إلى اللفظ من أوجه خمسة :

- ١ دلالة اللفظ على المعنى .
- ٢ قسمة اللفظ إلى عموم المعنى وخصوصه .
- ٣ النظر في اللفظ من حيث الإفراد والتركيب.
  - ٤ النظر إلى اللفظ في نفسه .
  - ه نسبة الألفاظ إلى المعاني .

وينظر في دلالة اللفظ على المعنى - ودلالة اللفظ على المعنى الذي وضع له، ودلالة التضمن كدلالة البيت على الجدار أو السقف. دلالة اللزوم وهي تشير إلى لزوم شيئ آخر كدلالة مسمى الزوج على وجود الزوجة .

ويبدر أن المسلمين قد عرفوا مبحث الدلاله هذا عن طريق الرواقيون مع وجود فكرة أخرى عن علاقة اللفظ بالمنى تحوياً لذلك يكون المنطق بحثاً عن المعنى الحيقيى ويسمى ( مطابقة ) وعلى جزء المعنى ويسمى ( تضمن ) وعلى لازم المعنى ويسمى ( لزوم ). وأما في النحو فللنحاة تعريف يخالف تعريف الفلاسفة فهم يعرفون المعنى من اللفظ المستخدم فية . فإن كان المعنى موضوع لفظة فالدلاله ( مطابقة ) وإن كان موضوعاً لجزء لفظة فالدلاله ( تضمن ) وإن كان المعنى مستخرج من اللفظ فهو إلتزام . ومن الممتنع عند أهل العربية إتحاد هذه الدلالات في استعمال واحد كما هو الحال عند المناطقة .

أما القسمة الثانية فهى « قسمة اللفظ بالنسبة إلى عموم المعنى وخصوصه » أى ( جزئى . وكلى ) .

والجزئى معروف عندهم بأنه ما يمنع تصوره وقوع الشركة فيه - والكلى ما لا يمنع تصوره وقوع الشركة فيه (راجع الآمدى في الإحكام في أصول الأحكام هـ٢ ص٩٢). ومن المعروف أن تقسيم الفظ إلى كلى وجزئي هو تقسيم أرسطى الأصل دخل إلى الفكر الإسلامي وإن كان البعض قد أثار فيه مشاكل لغوية لم يبحثها أرسطو.

من أمثال - إضافة الألف واللام للإسم المفرد وما إذا كان يفيد الإستغراق والعدم - وقد إتفق الأصليون على الألف واللام المضافة للإسم المفرد يجعلة كلى بينما يرى المناطقة أن الأسم الكلى ليس محتاجا إلى قرينة زائدة فيه .

أن اللغويون يرون أن الإسم المفرد وعلة الإختلاف لا يقنضى الإستفراق لأنه موضوع بإزاء المرجودات الشخصية فهو صورة منها كأن أقول « الإنسان أو الرجل » .

أما المنطق الأرسطى فكلمة (إنسان) أو (الإنسان) مثال مجردللإنسان الجزئي أو هو تجريد لمجموعة الصفات التي تجعل منه إنسان فهر إذن كلي بذاتة.

وأما القسمة الثالثة فهى اللفظ من حيث إفراده وتركيبة والمقرد بدل جزء على جزء معناه والمركب مالا يدل جزء على جزء معناه والمركب مالا يدل جزءه على جزء معناه (شرح سلم بحر العلوم - ص ٤٣) - ولم يتوقف المسلمون عند حد القسمة الأرسطية بل نراهم قد جعلوا القسمة ثلاثية بين مفرد ومركب ومؤلف - ثم ينقسم المركب إلى مركب إضافى (كغلام وزيد) - والمركب المقيد مثل (حيوان ناطق) فقيدتة صفة النطق . والمركب (الاسنادى) مثل زيد قائم .

ثم يأتى تحت المفرد ( الإسم ـ والفعل ـ والحرف ) وعمن لا شك فيه أننا نستطيع أن نقرر أن مثل هذه البحوث هي بحوث لغويه أكثر من كونها منطقية .

أما القسمة الرابعة للألفاظ فهى اللفظ فى نفسة وهى نتاج القسمة الثالثة التى أوصلت اللغويون والمناطقة إلى تقسيم اللفظ إلى إسم / وفعل / وحرف . وقد أهمل « أبن سينا » هذا التقسيم فى بعض مؤلفاته كالشفاء إلا أنه تناوله بالبحث فى كتاب «النجاه » ( راجع إبن سينا، النجاه ص ١٦ ) وهو لم يبحثه فى باب التصورات إنا بحثه فى باب القضايا ـ لأن القضية فى نظره تتكون من (أسم وفعل وحرف) ـ أو بعنى منطقى (من إسم ـ كلمة ـ وأداه) . ولم يتوقف إبن سينا عند حد البحث الأرسطى بل تجاوزه إلى الدراسات النحوية .

وتعريف اللفظ فى نفسه « الإسم لفطة دالة بتواطق . مجرد عن الزمان وليس واحد من أجزانها دالا على إنفراد) راجع شفاء إبن سينا - أى أن جزء من أجزاء الإسم لا يدل على شبئ - فإذا كان المراد أن تحدد معنى « إنسان » فاللفظ المحدد له هو «انسان » وليس جزء من هذا اللفظ .

ويلاحظ « أبن سينا » أنه ليس ضروريا أن يكون كل فعل عندالنحاة كلمة عند المناطقة لأن المتكلم والمخاطب المضارع فعل عند النحاه بينما لا يكون كلمة عند المناطقة لأن المضارع غير الغائب مركب والمركب لا يكون كلمة .

ومن الدراسات الدخيله في الدراسات الإسلامية الدراسات المنطقية والتي تستند إلى المنطق اليوناني وهي دراسة ( المحصل وغير المحصل ) ( وما هو قائم وما هو مصرف ) فهي دراسات فارسية أو يونانية.

ويذكر أبر الصلت الدانى فى (تقويم الذهن) أن غير المحصل من الإسم والكلمة فغير موجود فى لساننا هذا إلا مبتدعا مولدا - ومعناه وفع الشيئ عما هو فيه كقولنا فى السماء لا خفيفة ولا ثقيلة - كما يلاحظ أن الكلمة القائمة ليس لها نظير فى اللغة العربية . ويضرب لذلك مثلاً إذا قلنا (زيد يشي) نقصد أنه يشى فى الحال وأحياناً يستعير العرب للزمن الحاضر الزمن الماضى كقولهم زيد و صع » أى أتاه البرء . وهكذا يحاول يحاول الشراح أن يدخلوا التقاسيم الأرسطية إلى المسائل اللغوية.

وأما التقسيم الخامس (نسبة الألفاظ إلى المعانى) هذا التقسيم أثر وتأثرت بالدراسات اللغوية العربية رغم أنة في الأصل من وضع أرسطو – وتكون نسبة الألفاظ إلى المعانى على النحو التالى :

(١) إما متواطئة. (٢) مشتركة.

(٣) مترادفة. (٤) متزايلة.

وتوسع المسلمون في هذا المبحث وكتب الأصوليون أبحاثاً في الترادف والإشتراك - ومنهم من أنكر الترادف ومنهم من لم ينكره.

أولاً؛ فأما الذين وافقوا على وجود الترادف فمنهم فخز الدين الرازى في كتابة (المحصول) الذي أخذ يشرح أسباب قبول الترادف - فيراها:

- ١ . تعدد الوضع وتوسيع دائرة التعبير وتكثير وسائلة وهو ما يسمية النحاه (الإفتتان).
- ٢ ـ تسهيل مجال النظم والنثر وأنواع البديع وقد يحصل به التجنيس والتقابل والمطابقة .
  - ٣ ـ تسهبل تأدية المقصود عند تساوى المعانى .

الناء وأما اللذبن أنكروا الترادف فلهم حججهم وهي على النحو التالى:

- ١ يؤدى إلى الإختلاف في الفهم فيعتذر التفاهم.
- للترادف يتضمن تعريف المعرف ( وقد حاول الحكيم الترمذى ـ صوفى ـ إنكار الترادف كما حاول إثبات أنه ليس فى العربية مترادفات وهو ما أدى إلى خلاف بينه وبين الأحناف ) .

فالله ، وقد نحا بعض المتكلمين إلى حل المسألة حلا وسطا فقالوا أن الألفاظ المترادفة يشرح بعضها البعض - الجلى منها يشرح الخفى فهى ليست إلا نوعاً من الحد ـ لأن الحد هو تبديل لفظ بلفظ آخر أوضح .

ونحن نلاحظ أن الذين إنكروا المترادف والمشترك هم من الأصوليين الذين تابعوا أرسطو ومع ذلك فلم يكن هذا التقسيم غريباً على المسلمين وهكذا أضاف المسلمين أبحاثاً إلى الأبحاث الرواقية والأرسطية بل ومزجوا كل هذا معاً.

سوف نتوسع في شرح ذلك عند ابن سينا والغزالي في متن الكتاب(١١) .

<sup>(</sup>۱) للنزيد من المعلومات عن خلا الموضوع إرجع إلى كتاب الدنمتير إبراهيم إبراهيم ياسين. دراسات تطبيقية في المنطق ومناهيم البحث طبعة 1911م. من ص۷۲ إلى ۱۲۰.

## منهج البحث عند السلمين

عندما نتحذث عن مناهج البحث نجد أن معظم الذين أرخوا للعلم الإنسانى يجمعون على أن مناهج البحث فى مختلف العلوم وليدة العصور الحديثة وهم يغفلون الإشارة إلى مناهج البحث الإسلامية وكأن المسلمين لم يكونوا من أصحاب التفكير المنهجى وهو أمر غير صحيح .

وعما يويد هذه الوجهة من النظر أن العقل الإنساني لا يمكن أن يفكر وأن يصل إلى نتائج دون أن يأخذ بمنهج يقوم عليه فكره ثم أننا لا يمكننا أن ننكر أن للفكر اليوناني القديم منهجاً بل مناهج يسير وفقاً لها لذلك يمكن القول بصفة عامة أن إستخدام المناهج التي يعتمد عليها المفكرون أمر ليس مقصور على جيل أو على أمة دون أخرى.

ونحن نستطيع أن نميز بين نوعين من المناهج جرت عادة الباحثون على رد أتماط التفكير إليها وهما المنهج التلقائي والمنهج الإدراكي .

١ - أما المنهج التلقائى فهو الذى يزاوله أغلب الناس ذلك أن كل واحد منهم له طريقته فى الوصول إلى نتائج من عمله - أو أنه يسلك طريقاً ثابتاً فى القيام بهذا العمل من أجل بلوغ أهدافه - وهم جميعاً يعملون طبقاً لتكيف الظروف فى اللحظات التى يارسون فيها أعمالهم أى أنهم لا يستخدمون « المنهج التجريبى » أو « التجريب العقلى » .

والمنهج التلقائي يؤدي إلى نتائج صحيحة . فالعقل السليم يستطيع أن يصل إلى الحقيقة في نطاق البحث الذي يقوم به دون أن يكون على علم بقواعد الإستدلال .

ل المنهج الإدراكي أو التأملي ويقضى فيه الإنسان فترة من التأمل الذاتي ثم يحلل
 ويركب ، ويفصل ويقسم ويجمع ويعرف كيفية التخلص من الأخطاء وكيفية التحقق
 من صواب النتائج .

والحقيقة أن المنهج و الإدراكي يتكون حين يبدأ الإنسان في البحث عن قواعد يضبط بها المنهج التلقائي . فهر منهج شعوري يمكن الباحث من إيجاد مجموعة من النظم والقواعد التي يستخدمها قبل أن يشرع في بحث شيى، ما يشرط أن يكون هدف الباحث إستخلاص حقيقة شيى، ما . ولذا فالمهنج هو كافة النظم والأساليب والقواعد التي يتبعها الباحث في بحثه عن الحقيقة في أي علم من العلوم أو في أي فرع من فروع المعرفة الإنسانية فإذا كان الأمر على هذا النحو فهل يمكن القول أن أمة واحدة من الأمم هي واضعة مناهج البحث . وهل يمكن القول أن البرنان دون أمم الشرق جميعاً كان لهم البحث ؟

الواقع أن العرب كانوا أصحاب مناهج للبحث وصلت إلى أغوار عميقة فى العلم التجريبي . بل لعله يمكن القول مع الأستاذ الدكتور المرحوم على سامى النشار أنه لم تضع أمة من الأمم أو مفكروا وعلما ، أمة من الأمم قبل العرب المنهج التجريبي أو الإستقرائي كمنهج .

وإذا كان من المسلم به أن المنهج هو المعبر عن روح الحضارة في أمة من الأمم . فإنه يجب الإعتراف أن الحضارة اليونانية كانت حضارة تقوم على التأمل وتحتقر التجرية ولم يكن هناك تقديراً للتجرية لأنها خاصة بالعمل والعمل خاص بطبقة العبيد ، بل كل ما هنالك هو التأمل والتجريد والنظر وهي أمور يارسها المفكر بصفة خاصة .

فإذا ما حاولنا البحث عن المنهج الذي يمثل روح الحضارة الإسلامية فإنه من المهم أن تتعرف على أربعة أنواع من المناهج قدمها «أندرية الاند » مؤرخ العلم التجريبي .

١ ـ المنهج الإستدلالي ٢ ـ المنهج الإستقرائي

٣ ـ المنهج التكويني أو الإستردادي ٤ ـ المنهج الجدلي

وتكون المنازعة بين المنهج الإستدلالي والمنهج الإستقرائي بصفة خاصة ذلك أن المنهج الاستقرائي كان وسيلة الحضارة الأوربية كي تنهض وتنتج الحياة العلمية الحديثة. ويتابع أندرية لالاند في كتابه النظريات الإستقرائية والتجربية تطور هذا المنهج إبتدا أ من روجر بيكون في إواخر العصر الرسيط وزملائه أحد رجال عصر النهضة ، وراموس في القرن ١٦ ، ثم فرنسيس بيكون في كتابة الآلة الجديدة أو « الأرجانون » وفي هذا الكتاب صياغة أول صورة لمنهج تجريبي منتظم : .

ولقد بلغ المنهج التجريبي أعلى مستوى له على يد جون ستيوارت مل في كتابه نظام المنطق - ويسبب هذا الكتاب إنتقلت أوربا إنتقالاً كلياً إلى التجريب العلمي والمنهج الإستقرائي .

وأما فيما يتعلق بالمنهج التجريبي الإسلامي فهناك من أنكر وجود مثل هذا المنهج وهناك من أقر وجوده .

إلا أن المنهج التجريبي الإسلامي يعد من المناهج « الإداركية » أو التأملية .

فإذا كان هذا هو رأى المسلمين في الحد والتعريف فإن لهم رأياً آخر في العنصر الثاني من عناصر المنطق الشكلي وهو القضية ، فالمسلمون ينكرون القضية الكلية

إنكاراً والقضية الكلية هي مادة البرهان عند أرسطو . وهي ليست كذلك عند المسلمين . فالإنسان يتوصل إلى القضية الجزئية قبل القضية الكلية والقضية الكلية ما هي إلا تعديداً لأفراد جزئية مندرجة تحتها .

والقضية الوحيدة التى يعترف بها مفكروا الإسلام هى القضية الجزئية التى لا ستحقق فيها سوى رابطة بين محسوس ومحسوس، أى بين أفراد . وليس من الضرورى أن بكون بين الأفزاد علاقات ضرورية مطلقة . وهى ميزة القضية الكلية .

ولقد توصل المسلمين إلى مبحث إستقرائى أو إستدلالى لا ينتقل فيه الحكم العقلى من حكم كلى إلى أحكام جزئية كما كان يفعل أرسطو . فالمنهج الإسلامى ينتقل فيه الحكم من حالة جزئية إلى حالة جزئية أخرى لوجود مناسبة جامعة بينهما . والعقل يعرف بما فيه مناسب للأشياء وهو يؤلف بينها في تراكيب ، ويجمع بينها في سياق واحد إذا توفرت المناسبة الجامعة بين الأشياء لتعطى في النهاية واحداً أو كلياً .

وإذا كان القياس الأرسطى موصل إلى الظن فإن القياس الإسلامى الذى يقيس الغائب على الشاهد يوصل إلى اليقين ،فالقياس عند الأصوليين المسلمين راجع إلى إستقراء علمى دقيق قائم على فكرتين أو قانونين : .

١ \_ فكرة العلية التي تقول أن لكل معلول علة .

٢ ـ الإضطراد في وقوع الحوادث أي أنه إذا وجدت العلة وجد العلول . وهر قانون الإضطراد . و وقوع الحيل . وهر قانون الإضطراد . و تفسيره أن العلة وجدت تحت نفس الظروف أنتجت نفس المعلول وهكذا يكون منهج البحث الإسلامي قد قام على نفس الدعامتين اللتين أقام عليهما جون إستورات مل إستقراءه العلمي وهما قانون العلية وقانون الإضطراد .

والعلية الإسلامية تقوم على أركان أربعة هي : -

أ.الأصل ب.الفرع ج.العلة د.الحكم

- ١ . فأما الأصل فهو ما عرف بنفسه وهو ما تفرغ عنه غيره .
  - ٢ ـ وأما العلة فهي الوصف الجامع بين الأصل والفرع .
    - ٣ . وأما الفرع فهو نقيض الأصل أو ما تفرغ عنه .
    - ٤ ـ وأما الحكم فهو ماثبت للفرع مجد ثبوته للأصل .

وهكذا فهم المسلمون العلة لا على طريقة أرسطو بإعتبارها علاقة ضرورية بل هي تعاقب حادثين . أحدهما بعد أخر فأصطلح على الأول علة والآخر معلولاً وهو الإقتران بين ما يعتقد في العادة سبباً ، وما يعتقد مسبباً ، دليل العلبة هو العادة . واستمرار العادة بها مرة بعد أخرى يرسخ في أذهاننا مبدأ العلبة .

وبحث المسلمون موضوع العلية بحثاً علمياً سابقاً على هيوم وجون إستيوارت مل فهم يقولون بإضطراد العلة ، ودورانها ، وإنعكاسها .

- ١ إضطراد العلة ـ تدور العلة مع الحكم وجوداً وعدماً أى أنه كلما وجدت العلة وجد
   الحكم . ويذكرنا هذا بمبدأ التلازم في الوقوع عند جون إستيوارت مل .
- ل. أن تكون العلة منعكسة ،أى أنه كلما إنتفت العلة إنتفى الحكم أى تدور العلة مع
   الحكم عدماً فكلما إختفى إختفت كما يقول التلمسانى فى مفتاح الأصول .
- ٣. الدوران ـ دوران العلة مع المعلول وجوداً وعدماً أى إذا وجدت العلة وجد المعلول والعكس ـ ويعبرون عن هذا بما يقوله القرافى في كتابه عن نفائس المحصول «الدورانات عين التجرية وقد تكثر التجرية فتفيد القطع ، وقد لا تصل إلى ذلك» أو بما جاء في شرح الجلال المحلى على جمع الجوامع « الدورانات الدالة عليه المدار كثيرة جداً تفوق الإحصاء ذلك لأن جملة كثيرة من قواعد علم الطب إنما ثبتت بالتجرية وهي : الدوران بعينه » .
- ٤ ـ تنقيح المناط ـ وهو أن يدل نص ظاهر على التعليل بوصف فيحذف خصوصه عن
   الإعتبار بالإجتها ، ونياط الحكم بالباقي وحاصلة الإجتهاد في الحذف والتعين -

أو بعنى اخر - يكون بنتقيح المناط على علتين هما الحذف - والثانية هى التعيين أن تكون أوصافاً فى محل الحكم فيحذف بعضها عن الإعتبار بالإجتهاد ، ويناط الحكم بالباقى وحاصله الإجتهاد فى الحذف والتعيين .

والواقع أن المسلمين والعرب كانوا على علم بمناهج البحث في كافة العلوم سوا -كان ذلك في مجال علوم الحديث والفقه والكلام ، أو في مجال الطب والكيميا -والفلك فالوثائق تثبت أنهم إستخدموا طرق التحقيق التجريبية في كافة أبحاثهم .

# (ب)التفكيرالعلمى عندالعرب

يبدأ تاريخ العلم عند العرب بهجرة المكتبة اليونانية الاسكندراية إلى بغداد ثم أعقبتها هجرة أخرى من إبران - وهجرة ثالثة من الهند والسند تحمل الكثير من آراء الهندد فى الطب والفلك والرياضيات ويمكن القول أن معرفة الكثير عن علوم الهند من خلال كتاب البيرونى تحقيق ما للهند من مقوله، فقد قام البيرونى بمقارنه العلوم الهندية من طب وفلك ورياضيات بتراث اليونان العلمى ثم قارن كل هذا بتراث المسلمين - وقد توصل إلى نتائج هامة على النحو التالى:

كان لدى الهنود علم جزئى متقدم ولكن لا يربطة رباط علمى أو منهجى - ولم يعثر البيرونى لدى الهنود على مطرية فى العلم، أو فى البرهان دون مقدمات البقين اليونانية التى وقف الهنود حيالها مبهورين مسحورين.

فإذا أردنا الحديث عن فضل العرب في مجال الفلسفة وجدنا العلما - في الغرب يتحدثون عن علم عربي لا فلسفة عربية فهم لا يستطيعوا إنكار العلم العربي .وإنا أنكرو الفلسفة العربية ونحن نعلم أن أفكار الحسن بن الهيثم عاشت فيأروبا إلى زمان ليس ببعيد عنا كما نعلم أن أبحاث الطوسي في الرياضيات وتناوله بهندسة أقليدس ومصادراته، كانت موضع تناول علما - أوربا لزمن طوبل .كذلك بقي كتاب القانون في الطب لابن سينا مرجعا أساسياً في كليات الطب في أوربا حتى القرن السابع عشر.

والباحث المدقق يستطبع أن يقف على ما قاله مؤرخ الحضارات چورج سارتون فى كتابة مقدمة فى تاريخ العلم Introduction to the History Secience وهو الكتاب الذى عرض فيه لأهمية العلم العربى فى العصور الوسطى ، والذى قرر فيه أن أعظم النتائج العلمية لمدة أربع قرون إنما كانت صادرة عن العبقرية الإسلامية. كما أن الأبحاث العلمية قى ذلك الوقت كانت قد تحت باللغة العربية التى كانت لغة العلم. وسوف نعرض في الصفحات التالية لنمازج من علماء العرب الذين إهتدوا إلى كثير من الحقائق العلمية، والذين قدموا خدمات جليلة للعالم ولمنهج البحث العلمي التطبيقي.

# (١)جابربن حيان (١).

إستخدم جابر بن حيان كميائي العرب منهجاً علمياً يعتمد على التدريب أو الدرية التى تعنى عنده التجرية وفالصانع الدرب يحذق، ويعنى يتفوق، وغير درب يعطل - وقد إستخدم أبن حيان لفظ التجرية كما استخدم كلمة الامتحان (ويراجع في هذا كتاب الخواص الكبير لجابر بين حيان) - وكان أمام وجابر بن حيان، طريقتين فإما القياس والبرهان (منطق أرسطو) وإما قياس الغائب على الشاهد على الغائب على الشاهد على الناهد على الناهد على الشاهد على البحث في كيفية الإستدلال والإسنباط أن تعلق بشيء إنما يكون بقياس الشاهد على الغائب ثلاثة أوجه:

أ - المجانسة. ب - مجرى العادة.

ج - الآثار.

#### أ- دلالة الجانسة،

ويطلق عليها «جابر بن حيان» الأغوذج حيث يقوم على أساس مقارنة أغرذج جزئى بأغوذج اخر أو بنماذج أخرى للترصل إلى حكم كلى، ونحن نرى جابر أن هذا يطابق ما يسمى «بالواقع المختارة» فى النهج الاستقرائى المعاصر وبرى جابر أن هذه الدلاله احتماليه ظنية بالرغم من أن جماعة من المتكلمين كانوا قد اعتقدوا أنها دلالة بقينية وهى عتد جابر بن حيان غير إضطرارية فيقول فى كتاب التصريف ص ٤١٥، « وكتاب القديم ص ٤١٣» ذلك أن هذا الشئ الذى هو الأغوذج مثلاً لا بوجب وجود شيئ آخر من جنسة حكمة فى الجواهر والطبيعة».

<sup>(</sup>١) راجع جابر بن حيان، كتاب التصريف ص ٤١٥، وكذلك كتاب القديم ص ٥٤٣.

كما أن «جابر» يقرر إحتمالية التجربة وظنيتها، وببين أنه أوضح تجريبياً هذه المقائق التى ذكرها بتطبيق موضح فى كتبة مثل الطب، والأربعة الأحجار، والتجمع والميدان، والميزان، ويتحدث جابر عن جمع التجارب ويناقشها ويدرس أسبابها على الدوام وفى هذه الحاله « يخرج العلم منها وينقدح» ولعلة قصد بهذا الوصول إلى الدقة فى القباس الكمى وفى هذه الحاله يصل إلى العلم الاضطراري الواجب « الحتمى» وهو يؤكد فكرة سالمن» حين يرفض فكرة أصحاب « الزغوزج» التي تذهب إلى أن الكل والجزء متضايقان يقتضى وجود أحدهما وجود الآخر – وأبن حيان لا ينكر مفهوم «التضايف» ولكنة بصر على إثبات أن هذا الشئ جزئى وبعضى لأنه من الممكن أن يكرن هذا الشين؛ الذي وأستدلوا به هو كل ما في الوجود من هذا الشئ.

أما متى يكون الاستدلال صحيحا فهو لا يتم إلا بعد الاستدلال على جزئبة الجزء ثم الاستدلال على جزئبة الجزء ثم الاستدلال على أن الآخر جزئى من جنسة، أو كلى الشئ الدى يكون الجزئى بعضا منه وفى هذه الحاله يكون الاستدلال صحيحا يقينا إضراريا وأن لم يكن كذلك لم يكن صحيحا إضطراريا.

ويبدو أن جابر بن حيان لن يتنبة إلى أن علماء أصول الفقة كانو يقرون أن دلاله هذا القياس طننية إحتمالية الأمر الذى دفعة أن يربطه بفكرة الكم ويصر على أن نتائجة ظنية إحتمالية إذا لم تستخدم فكرة الكم.

# (ب)دلاله مجرى العادة،

العادة عبارة عما يستقر في النفوس من الأمور المتكررة المعقوله عند الطبائع السليمة كما جاء في وكشاف إصطلاحات الفنون» ومؤدى هذه الفكرة عند الفقهاء والمنعليمين أنهم إذا شاهدوا حادثة تعقبها حادثة أخرى عادة فطنوا إلى أنهم إذا شاهدو هذه الحادثة مرة أخرى ستعقبها أو تقترن بها دون تحقيق علاقة ضرورية بين الأثنين وإذا كان هذا هو منحى الأصوليون فقد تابعهم « جابر بن حبان» في هذا لقولة « وأما المتعلق الماخوذ من مجرى العادة فإنه ليس فية علم يقين واجب إضطرارى برهاني أصلا

بل وهو القياس الاستقرائي صراحة وإن كان يقصد القياس بينهما مسلك العادة أي أستقراء وهو يسمى بأستقراء النظائر وقد فطن «جابر بن حيان» إلى أن قوة هذا الاستقراء وضعفه إنما تكون بحسب كثرة النظائر والأمثال المتشابهة وقلتها. وكذلك فقد يؤدى هذا الاستقراء إلى البقين في ظن جابر إذا لم يوجد في ما يسبقه أمر واحد مخالف كما يذكر في كتاب التصريف.

ويذكر الذكتور و زكى نجيب محمود» أن وجابر بن حيان، من رجال المنهج العلمي في العصور الحديثة لسبين : -

أولهما: إشارة إلى ميل النفس البشرية إلى تكرار الحادثة التي فكآنا الاستدلال الاستقرائي مبنى على إستعداد فطرى - وهذا المبدأ موجود عند جون ستيوررت مل .

وثانيهما: إذدياد درجة إحتمال التوقع كلما زاد تكرار الحوادث.

ويرى جابر أن منهج الاستدلال بالآثار هو منهج أيضاً لقياس الغائب على الشاهد وهو لا يصل إلى اليقين وهو يستخدم هذا النوع من الاستدلال بالاضافة إلى الاستدلال بمجرى العادة ليدلل على أن الأجداد رصدوا عالم الأخلاق بدليل، ما وصل إلينا من إثارهم.

## (ج)الاستدلالبالأثار،

إن ما يقصده وجابر بن حيان» بالآثار هو الدليل النقلى أو شهادة الغير أو السماع أو الرواية - يورى جابر أن هناك أوائل وثوان فى العقل أما الأوائل فلا يشك فى شيئ منها ولا يطلب عليها برهنة ولا دليل ، وأما الشوانى فتستوفى من الأول بدلالته ولكن كيف يتوصل جابر إلى هذه الدلائل إنه يتوصل إليها بالحدس . والحدوس عيان والعيان يقوم البرهان على صدقه، أى الدليل على صدقه، والعيان عيان الأنبياء وخلفائهم من أئمة أهل البيت، هؤلاء هم آصحاب الأوائل، أصحاب العيان والحدوس

<sup>(</sup> ١ ) د . على سامى النشار ، مناهج البحث عند المسلمين ، ودار النهضة العربية ، بيروت ١٩٨٤ ، ٢٣٥

وهم حملة الآثار، فالآثار طريق البقين - وجابر ينحو منحاً شبعياً أصيلاً إذ ينسب كتبه وكمياه لجعفر الصادق إمام الأثمة وصاحب العيان والعلم الدينيى (وهذا فيه الكثير من الاثار الصوفية الشبعية ).

# (٢)الحسن بن الهيثم ومنهجه العلمى التجريبي

#### 41.11هـ-١٠٢٠م

بعد الحسن بن الهيشم أكبر عالم رياضى وكبيعى فى العصور الوسطى، وتعد نظرياتة فى نظرياته فى البصريات مرجعاً هاماً فى هذا المبحث حتى الآن ، وتعد نظرياتة فى البصريات مرجعا هاما فى هذ المبحث حتى الآن ويذهب مصطفى نظيف أول من كتب عن « لبن الهيشم» بشكل عملى فى مصر إلى أنالعالم العربى يحب أن يحل محل روجر بيكون وكوربيكوس ، وليرنارد دافنشى وكلبر وغيرهم من حيث الأهمية والشهرة.

وقد استخدم ابن العيشم منهجا إستقرائيا فيقول نبتدى البحث بالاستقراء ما يخص البصر في حال الأبصار ، وما هر مصطر لا يتغيز وظاهر لا يثنية من كيفية الاحساس ثم نترقى في البحث والمقايس على التدرج والترتيب، مع أنتقائة المقدمات والتحفظ في التائج نجعل غرضنا في جميع ما نستقر به ونتصفحة رستعمال العدل لا اتباع العوى ونتحرى في سائر ما نميزة وننتقدة طلب الحق ، لا الميل مع الآراء فعلنا نصل بهذا الطريق إلى الحق. ونصل بالتدريج والتلطف إلى الغاية وهو تقديم لأستقرل، على القياس.

وقد حدد ابن الهيثم الغرض من البحث العلمى وهو الوصول إلى الحقيقة وعلى الباحث أن بتوخى الدقة ولا يميل للهوى أو العاطفة - كذلك نراه يأخذ بمبدآ علمى حديث وهو و اللاحتمية» أو عدم ثبات الحقيقة العلمية بل هى فى نظرة متغيرة ثابتة

- وقد يكون أبن الهيثم في نظرنا قد فاق فرنسيس بيكون من حيث القدرة والأصاله في قهم المنهج الاستقرائي التجريبي - فقد أستخدم التجرية وأطلق عليهت اسم و الاعتبار - رسمي الاثبات بالتجرية عندة إثباتا بالاعتبار كذلك يستخدم القياس في الكثير من المواضيع يستنبط به القرانين العلمية.

والواقع أن إبن الهيشم كا ن متاثرا في منهجة بالفقهاء والمتكلنيم والاصولين.ويعتبر كتاب و المناظوى لأبن الهيشم ثورة في علم البصريات - فهو لم يستخدم المناهج السابقة علية، بل رفض عدداً من نظريات بطليموس أن الرؤية تتم بواسطة زشعة تنبعث من العين إلى الجسم المرئي - وظلت هذه النظرية وأبطالها تماما عندما بين أن الرؤية تتم بواسطة الأشعة التي تنبعث من الجسم المرئي بإتجاه عين المبصر؟ وهكذا ادارك العالم كلة أنه لا يمكن رؤية لا يمكن رؤية جسم لا يصدر الضوء وتين أنه لو كانت العين هي التي تصدر أشعة تمكن من رؤية لكان في إمكاننا جسم معتم في الظلام.

وقد اعتمد العلم الحديث نطرية إبن الهيثم وتجاهل نطرية بطليموس.

كذلك لا حظ أبن الهيثم أن الشعاع الصوئي ينشر فى خط مستقيم ضمن وسط متجانس milieu homogene) ، والواقع أننا إذا وضعنا شمعة مضاءة أمام جذار مثقرب فلا يمكن رؤيتها من الجهة للجدار إلا كانت العين والثقب وشعاع الشمعة تقع جميعها على خط مستقيم.

كذلك إكتشف ابن الهيثم ظاهرة إنعكاس الضوء، وإنحراف الأشعة وانكسارها وانحراف الصورة عن مكانها في حاله مرور الشعاع الضوئي إلى وسط غير متجانس

معد refraction كذلك إكتشف إن الإنحراف يكون معدوما إذا مرت الأشعة الضوئية في زاوية من وسط إلى رسط غير متجانس معة.وقد وضع إبن الهيثم بحوثا

<sup>(</sup>١) يوسف فرحات، علماء العرب، جنيف ١٩٨٦، ص ١٠٧ – ١١٦.

بتمبير العدسات بما مهد لإستعمال العدسات المتنوعة في معالجة عيوب ما يستخدم اليوم في النظارات المعدلة لطول النظر أو قصيرة .

ومن الرموز العلمية الخطيرة التي إكتشفها إبن الهيثم أنه قكن من وصف العين وقام بشرح تشريحها تشريحا كاملا. وقد انتقلت مصطلحاته التي أطلقها على أجزاء العين إلي أوربا وأخذها عنة العلماء هناك مثل الشبكة Retine والقرنية Cornee السائل الزجاجي humerur Vitreuse وقد أشارت دوائر المعروف العلمية إلى اكتشاف «أبن الهيثم».

وقد توصل إبن الهيثم أيضا إلى ما عرف عنه « بالوهم البصرى» ومؤداه أن المبصرات المتصلة بنظر المبصر بجسم مرئى تكون أبعد من المبصرات المتصلة بنظر المبصر بجسم غير مرئى حتى ولو كانت الأولى تقع على مسافة أقل من الثانية فنحن نرى القر أقرب إلينا من مدينة تقع على مرئي البصر وتعمل فيها الأرض كوسيط مرئي يصل بينها وبين عين المبصر بينما يبدو القمر قريباً لو أن الوسيط غير مرئى.

لهذا السبب لا يمكن المقارنة بين الأبعاد التى تفصل عيننا عن المراكز التى يشغلها أحد الكواكب فى دورتة – فالبرغم من رؤيتة أقرب عندما يكون فوق رؤسنا إلا أن أبعادة كلها تكون متساوية سواء كان فوقنا أو شمالاً أو يمينا إذا كانت عيوننا المبصرة فى مركز حركتة الدائرية.

# التفكير العلمي وخصائصة عند، أين الهيثم،،

انت المعرفة بالنسبة لابن الهيثم غاية لذلك كان لدية فضول علمى لا ينبثق من غاية نفعية وإنما كان مصدرة حب العلم

٢ - كذلك كان يتحذ من الشك المنهجى طريقاً له - فلا يسهم بصحة رأى إلا
 بعد أن يقتنع بصحتة.

 ٣ - كان يلجأ فى أبحاثة للواقع وبفسر الظواهر الطبيعية بأسباب علمية لا غيبية ميتافيزيقية.

٤ - كان يسعى إلى الحقيقة متجردا من العقائد المورثة أو الميول العاطفية، وبلجأ وبلجغة عتدة لا يكون إلا من خلال معالجة المحسوسات معالجة عقلية ، وبلجأ ابن الهيثم إلى التجربة ليحدث مثيلا صناعيا للظاهرة التي برغب في تفسيرها عندما تضن الطبيعة بتفسير لها وهذا هو الأختبار (١٠).

وهكذا يبدو المنهج العلمى هند أبن الهيشم منهجاً من مناهج البحث المتقدمة والتي تجمع بين الجانب النظرى وطرق القياس والإستنباط والمنهج التجريبي كما هو معروف الآن.

<sup>(</sup>١) راجع يوسف فرحات و الدكتور ۽ علماء العرب ، إعداد چينيف ١٩٨٦، ص ١٠٧ إلى ١١٦.

#### (٣) ابن سينا ومنهج البحث في الطب

الواقع أن الباحث الذي ينشد بيان المنهج العلمي في مجال الطب عند الفلاسفة الأطباء ، ولا نظن أن درسات مركزه حول منهج البحث العلمي الطبي قد توافرت لدينا حتى الان .

وبالرغم من أن المحاولات التي بذلت في هذا المجال هامه وضرورية خصوصاً ماقدمه إدوارد بسراون Edward Browne فسي كتابه (الطب العوليي) ماقدمه إدوارد بسراون Cambnidge Arabian, 1929. وكذلك المؤلف الذي قدمه وفليدنج كرسون» بعنوان – مقدمة في تاريخ الطب.

بالرغم من هذه المؤلفات الرائدة إلا أن دراسة المنهج العلمى الطبى يبقى فى أمس الحاجة إلى أعادة النظر حتى يتمكن العرب من إبراز منهجهم الطبى.

والواقع أن ما ذكرة المسعودى في كتابه «مروج الذهب» فى الحكاية التى جرى ذكرها على لسان الخليفة «الواثق» والتى كان يسأل فيها الفلاسفة والأطباء قائلاً « أحببت أن أعلم كيفية إدراك علم الطب ومأخذ أصوله. زذلك بالحس أم بالقياس والسنة؟؟ أم يدرك بأوائل العقل أم علم ذلك وطريقة يدرك من جهة السمع ؟؟».

والواقع أن العرب قد عرفوا الغايه من علم الطب فى تدبير الأجساد وحفظ الصحة الموجودة فى الأبدان الصحيحة واجتلابها للعليل ، وهو ما يرددة ابن سينا فى كتاب القانون إذ يقول « إن الطب علم يتعرف منه أحوال بدن الإنسان من جهة ما يصح ويزول لتحفظ صحة حاصلة وتسترد زايله (٢٠).

<sup>(</sup>۱) راجع منهج البحث العلمي عند العرب، جلال محمد عبد الحميد موسى ، بيروت ۱۹۸۸. (1) Carrison "Feilding" :Introduction to the History of Medicune

<sup>(1)</sup> Carrison "Feilding" :Introduction to the History of Medicune London, 1929. وكذلك كتاب كسيا. معنوان الطب العربي

<sup>(2)</sup> Donald Campel Arabian Medicine and its Infuece on the Middle ages London,1920.

وهو بهذا بين أهم خصائص المنهج البحثى في الطب وغاية هذا العلم في حفظ الأجساد من الأمراض طالما كانت سليمة، أو محاولة إبرئها من عللها بالعلاج ان أصابها المرض - وهو منهج في الوقاية والعلاج في آن واحد.

ويذكر، أبن القف فى - الأصول فى شرح الفصول عندما يتعرض لصناعة الطب يقول - الصناعة طويلة والوقت ضيق والتجربة خطيرة وهنا نتبين أن التجربة أصل من أصول البحث العملى فى الطب.

ومن مبادئ العلاج الطبى فى هذا المنهج أن الضدين لا يجتمعان أبدأ ولذا فإن كان المرض حاراً كان العلاج بارداً، مثل ذلك الحمى التى يطفأ نارها بالماء البارد، وأن كان المريض بارداً فيعاج بالحار ، كذلك ومن مبادئهم فى العلاج عدم الأستدلال على الأمر الحقى بالأمر الظاهر، فالأمور الظاهرة لا تفيد فى كل الأحوال علاج الأحوال الحقية، ولذلك يحذر الطبيب من إستنتاج علاجة لمجرد الظواهر(١١).

والسؤال عن أهمية دراسة الطب العربى برغم تقدم علم الطب الحديث يمكن الإجابه علية من خلال تتبع رحله البحث الطبى عند عظما ، الأطباء العرب كالرازى وابن سينا. ويتخذون إتجاهين ، ممارسون وأكاديبون ومدرسيون، يمثل الإتجاه الأول، الرزاى وعثل الاتجاه الثاني ابن سينا (٢).

وتظهر الآن أهمية هذه الدراسة تكمن في أن نظرية الأخلاط ظلت هي النظرية الأساسية في العلاج حتى تم إكتشاف الجراثيم ونشأ علم البكترلوچي وعرف نظرية العدوى أو إنتقال الأمراض بإنتشار الجراثيم

وبالرغم من أن بعض الباحثين يرون أن نظرية الأخلاط التي بنيت على أساس من النظر الفلسفي التأملي لازلت تحتفظ بمصداقية عالية دلك أن البحوث الحديثة أثبتت أن الجسم بتركيبه الداخلي وأن الغدد الصماء والجهاز العصبي يستجيب إلى

<sup>(</sup>٢) راجع ابن سبنا في القانون - طبعة روما - ١٥٩٣م، ص ١.

<sup>(</sup>١) راجع المسعودي - في مروج الذهب، ص ٧٥، ١٧٦

مختلف التأثيرات الحارجية ، بالرغم من هذا - فإن نظريات العلاج العربى ظلب تعتمد في أساسياتها علي النظريات التي سادت لدى الفلاسفة والأطباء اليونانيون ، حتى ولو رفض بعض نظريات أبقراط ، وجالينوس.

ونعن نرى أن الرازى كان متأثراً تأثيراً كبيراً بالطب اليونانى فتراه قى مواضع كثيرة بذكر أسماء الأطباء اليونان يقول و قال جالينوس: سقط رجل عن دابة قصك صلبة الأرض قلما كان اليوم الثالث ضعف صوته وفى اليوم الرابع انقطع البتة واسترخت رجلاه ، ولم تنل يدية آفه لأن عصبها يجينها من نخاع العنق و ثم يقول فى موضع اخر» إن من عرفت منابت العصب الجائي إلى عضو من الأعضاء سهل علاحة «(١).

وبالرغم من أن العصور الوسطى كانت عصور ظلام فقد كان من الصعب على العلماء الجهر بآراء جديدة لأن هذا كان يعد مخالفا لآراء أرسطو وهو تجديف بالرغم من هذا فإننا نقرأ لماكس ما يرهوف ٢) ثلاثة وثلاثون ملاحظة طبية يواسطة الرازى.

كذلك أمكن الوصول إلى موطن الداء وتشخيصة . كذلك معرفة الدواء.

ولقد إعتمدت المدرسة الإبقراطية التجربية نظاما للبحث يقوم علي القياس والملاحظة والتجرية كدعائم أساسية لهذا المنهج.

ولقد كان رأى «جالينوس» قائما على أن القياس الذى يستعمل النجرية ويقيمها مقام المقدمات بعد بطلاً.

والسؤال الآن ما هي الأصول التي تم إنتقائها من الطب البوناني لتصبح أساساً. للطب العربي؟؟

<sup>(2)</sup> Gorge Sarton: Introduction to the History of Science Vol.Ip.587 (۱) راجع کتاب الحاری ، للرازی ح ۱، ص ٤، ه. ٦.

<sup>(2)</sup> Max Meyrhof, Thitry Thee Clinical Observations by Rhozes Revies, Vol23 No. 66.

يتحدث حنين بن اسحق عن الأصول الطبية في كتابة المسائل في الطب - قيرى أن الطب قسمان - نظر وعمل.

وينقسم النظر وحدة إلى ثلاثة أقسام أساسية منها:

١ - النظر في الأمور الطبيعية.

٢ - والنظر في الأسباب

٣ - والنظر قى الدلائل وأما الأمور الطبيعية فهى الأركان - والأمزجه
 والأخلاط والأعضاء والقوى والأفعال والأرواح.

وأما الأركان أو العناصر فهى النار والهواء والماء والأرض، وهى نفسها العناصر اليونانية القديمة - عنصران ثقيلان وعنصران خفيفان . ولها صفات هى الحرارة فى النار والرطوبة فى الهواء، والبرودة فى الماء واليوبسة فى الأرض.

كما أن للمزاج أصناف تسعة هي المعتدل والحار والبارد ، والرطب و اليابس -ثم أمزجة مختلطة كالحار الرطب ، والحار اليابس، والبارد الرطب ، والبارد اليابس.

والأخلاط أربعة - هى البغلم، والدم والمرة الصفراء ، والمرة السوداء وهى الأمشاج وكل مختلط يقابلة عنصر من العناصر الأربعة وفصل من فصول السنة الأربعة فالصفراء تقابل النار وزمانة الصيف، والدم يقابل الهواء وزمانة الربيع، والبلغم يقابل الماء وزمانة الشتاء والسوداء بقابلها الأرض وزمانها الخريف (١٠).

والواقع أن ما يستفاد من عبارة المسعودي هو أن العلاج الطبي كان يمر بمرحلتين الأولى تتمثل في دراسة الأزمنة والأمكنة والعادات ونوع الأخلاط الزائدة.

وأما الجانب الثاني أو المرحلة الثانية في العلاج فكانت في تسجيل المشاهدات وإتقان الملاحظة والتعرف على الظاهرة، سواء في العلل الواقعة أو العلل التي تنذر بالوقوع، وهذا الجانب مرتبط بالجانب السابق ويهما معا تقع المعرفة بالداء.

<sup>(</sup>١) راجع امسعودي، مروج الذهب، ص ١٧٦.

وكذلك أمكن استخراج الأدوية والعقاقير التى تعالج الأمراض، وهو يحصى ثلاثة وثلاثون ملاحظة طبية جديدة للرازى الطبيب فيجعل من ذلك عنوانا لكتابه الذى أغرنا آنفا.

ومما يثير الدهشة أن الرازى كان قد دعا إلى ما يشبه طريقة البحث المعاصر، حيث دعا المهتمين بالطب أن يجمعوا الثمين من الكتب الطيبة وآن يقرأوها ثم يكتبوا كتبا خاصة بهم حتى لا يفوتهم شبئ بالأهمال أو النسبان يقول الرازى فى كتابة الفصول « إذا كنت معنيا بالصناعة فأكثر من جمع الكتب فى الطب ثم اعمل لنفسك كتابا قبكون كذلك كنزا عظيما وخزانة عامرة  $^{(1)}$  فإذا ما تصفحنا كتابا آخرا للرازى بعنوان (فى محنة الطبيب وتعينة) نجد أنه أفاد المادة العلمية من «جالينوس» ألا أنه يوضع طريقتة فى دراسة الأمراض فيرشد طلاب الطب إلى طلب التعريف ثم العلة يقول «أطلب من كل مرض هذه الرؤس» المسمى التعريف أولا ومثاله أن نقول:

معني ذات الجنب هو اجتماع جمرة حارة مع وجع فى الأضلاع و ضيق فى النفس، وصلابة فى النبض وسعلة يابسة منذ أول الأمر ثم أطلب العلة والسبب ، ومثال ذلك أن تعلم أن سببا ذات الجنب ورم حاد فى الغشاء المستبطن للأضلاع ثم أطلب من ينقسم بسببه أو نوعه أولا، ثم أطلب تفصيل كل قسم من الآخر ثم العلاج، ثم الإستعداد، ثم الاحتراس، ثم الأنذار (٢).

وهكذا يسجل الرازى ميله إلى الأخذ بمدأ العلية أو السببية الذى تأثر به العرب من خلال الكتب المنطقية اليونانية وخصوصاً المنطق الأرسطى.

<sup>(</sup>١) رَاجِع أَبِو يَكُرُ الرازي، المُرشد الفصل المُنشور في مجلة معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية، ٧٧٧، ص ١٢٤، ١٩٢٠.

<sup>(</sup>۲) راجع المرشد للرازى، ق ۳۵۰، ص ۲۱۳ كذلك راجع ألبير إسكندر، الرازى و بحثة الطيب، ص ۲۷۱، ۲۵ العدد ٤٤٥ من مجلة امشرق، راجع أيضاً منهج البخث العلمى عند العرب الدكتور جلال محمد عبد الحميد موسى، دار الكتاب اللبناني، بيروت ۱۹۸۸، ص ۱۷۹، ۱۸۰، ۱۸۱،

وقد إنتهى الرازى في منهجة التحريبي إلى أن التجربة وإن كانت نقضى بيقين ما يقع تحت االتحربة إلا أن نتاجها تبقى إحتمالية بالنسبة لما لا ساهد يقول في كتاب الحرّاص «ويحب أن تعلم أنا نذكر في هذه الكتب خواص ما رأيناه فقط دون ما سمعناه أور قبل لنا أو قرأناه وبعد أن امتحناه وجربناه (١٠).

والتجربة عند الرازى تقصل بين الحق والباطل وعى علم له أصول وفروع لذلك «يجب علي الطبيب أن يكون قد تمكن من الأصول وقرأنا الفروع فإنه من غير هذين لا يصع له شبئ ولا يهتدى لأمر من الأمور في الصناعة (٢).

### وابن سينا ومنهجة الطبيء

#### ١ - إبن سينا ومؤلفاتة،

هو « أبو على الحسن ابن سينا » الملقب بالسيخ الرئيس فيلسوف وطبيب وعالم، وعو أعظم فلاسفة الشرق وأطبائة - ولد فى قرية أفسنة » الفراسية فى صفر من (سنة - ٣٧هـ ) . وتوفى فى شعبات سنة (٤٢٧).

وقد خلف (لبن سينا نؤلفات عديدة في المنطق والفلسفة والشعر وتشتمل على كتاب العلم الكلى ، والعلم الألهى والعلم الرياضي والعلم الطبيعي. ومن كتب إبن سينا في الرياضيات - رساله الزاوية، إقليدس ،مختصر الإرقاطيفي، ومختصر علم العينة ومختصر المجسطي، ورسالع في ببان علة قيام الأرض في وسط السماء. ومن كتبة في الطبيعيات « الشفاء» «والنجاه» و«الإشاراتن» ورسالة في تافضاء ورسالة في البرق والرعد، ورساتلة في النبات والحيوان.

<sup>(</sup>١) واحع كتاب الحواص الكبير لجابر بن حيان، منتخبات كراوس، ص ٢٣٢ ومنهة البحث العلمى عند العرب ، ص ١٨٢

<sup>(</sup>٢) راجع منهج البعث العلمي عند العرب ص ١٨٣ ، نقلا عن الرازي، رسالة خطية رقم ١١٩ طب تسور ص ١٦٦ - ١٨٤

واما في مجال الطب فلم يحز كتاب في هذا المجال شهرة كما حازها كتاب والقانون » في الطب الذي ترجم إلي اللاتينية في القرن الثاني عشر على يد وجيرارد يكريمونا » كما ترجم إلى العبرية و سنة ١٣٧٩ » في روما وقد طبع هذا الكتاب باللاتينية أكثر من مرة .

## المنهج العلمي في كتاب القانون

ويقسم الأمراض إلى خارجية وداخلية ، وهو يرى أن الأمراض الخارجية لا ترتبط كثيراً بالرطويات، والأفعال وإنفعلات الجسم، بل يكفى أن ترتفع الأعراض الخارجية ليزول المرض، أما فى الأمراض الداخلية فيعطى فيها للرطوية والمفقودات العفونية الداخلية أهمية كبرى ويرى تلك الأمراض نتيجة لإختلال الأعضاء والتغيرات حاصلة من رطوبة البدن (١).

وكان الطبيب يعرف أمراض القلب يحبس النبض وينظر في قارورة الما ليفحص البول ويتعرف منه على حال الكيد والأخلاط ، وكانت طريقتهم في فحص البول بأن يذوق الطبيب بول المريض بلسانه لبعرف إذا كان به سكر ، أو حوامض، أو قوايض (٢) وهو يرى أن للنبض توازيا موسيقيا، وكان يقول أن لبن الأم غذاء للطفل وهو يوصى بالرضاعة الطبيعية وبإكد عليها كما هو حال الطب المعاصر في هذه الأيام.

ويربط «إبن سينا» رباطاً مباشرا بين الحالة النفسية للطبيب وسرعة الشفاء فيرى أن الطبيب بجب أن يكون مبشراً بالصحة قإن للعوارض النفسانية تأثيرات عظيمة على المريض.

ويرى ابن سينا أن هناك ما يدل على ظاهر الأحوال ومنها ما يدل على الأحوال الباطنة ، «فالدال على الظاهر والدال على الأحوال الباطنية كالبول والبراز» وكان يرى

<sup>(</sup>١) يوسف فرحات ، علماء العرب، ص ٣٤٠١.

<sup>(</sup>٢) د عمر فروج، عبقرية العرب في العلم واالفلسفة ، المكتبة العصرية، بيروت ١٩٨٩. ص ١٢٢.

أن من واجب الطبيب أن يسأل المريض عن علامات ظاهرة للعضو العليل، أو أن تكون غير محسوسة ولا مؤلمة ألما ظاهريا و (١).

ولقد جعل وابن سينا وللمعالجة توانين ثلاثة:

١ - الإختبار الكيفي: من حيث الحرارة والرطوبة وأليبوسة، والبرودة.

٢ - الإختبار الكمى: من حيث المقدار والوزن.

٣ - الإختبار الزمني : من حيث الوقت.

وترتيب حدوث الأعراض زمنياً. ويحدد لذلك أربعة أوقات الإبتداء والتزيد والمنتهى والإنحطاط (٢٠). وهو تتبع دقيق للمرض إبتداء واشتداداً وإنتهاء بحاله ثابتة ثم والإنحطاط وهو. تتبع دقيق للمرض إبتداء وأشتداد وإنتهاء بحاله ثابتة ثم إنحطاط ونقصاً.

ويرى «إبن سينا » ضرورة إمتحان فعل الدواء قبل ورودة على البدن وهو يقدم التجرية على القياس لأن القياس يخطئ كثيراً أذا كان مفرد. وبعد هذا المنهج من المناهج العلمية السابقة على عصرها.

<sup>(</sup>١) الفانون في الطب ، جـ١. ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق جد ١ ، ص ٨٧.

#### فاسفة العلم وميدأ الحتمية العلمية

أصبح مبدأ الحتمية مسيطراً على النسق العلنى وعلى النشاط المعرفى بل . ويحمل النشاط المعرفى بل . ويحمل النشاط المعرفى في القرنين التاسع عشر والعشرين سمة الحتمية بل ولقد أصبح مبدأ الحتمية هذا هدفا لكل بحث وكل عالم . بل هذا المبدأ لكل دراسة علكية أو تجريبية في مجالات العلم التجريبي، وكل الظواهر الطبيعية والكونية.

قميداً الحتمية الشاملة والمطلقة هو مقياس الحقيقة وهو المعبر الوحيد للعلم المقيتي (١) .

وقد تترتب على الإيان بمدأ الحتمية في الكون يقين بإضطراد الظواهر الطبيعية وتواتين العلم، ومن الطبيعية وتواتين العلم، ومن الطبيعي أن يصبح التصور العلمي محتويا في ذاتة علي تصور خضوعة لحتمية شاملة تكرس الإيان بالعلاقات الضرورية والمنطقية، والقائمة بين الأشياء في كل الظواهر.

## ١ - مصطلح الحتمية،

يظهر هذا المصطلح في الإنجليزية بمعنى Determinsm وفي الألبائية Determinismus ومعناه. أن الألبائية Determinismus ومعناه. أن الإيطالية الإنسان ليس حراً في القيام بالفعل، وأن أراده الفاعل نفسة لا دور لها أو وجود لها.

وكذلك بعنى هذا المصطلح أن كل شيئ بحدث فى الكون إنما بحدث لبشكل خلقة فى السلسلة العلمية أو ظاهرة حتمية نحدث في الكون قسراوهو ما بصر عليه مبدأ الحتمية الكونية Universal Determinism.

والواقع أن هذا المصطلح بجميع مشتقاتة بعود إلا الكلمة اللاتينية (٢) (Determiner)

 <sup>(</sup>۱) (كلود برنادر) مدخل إلى دراسة الطب التجريبي، ترجمة يوسف مراد وحمد الله سلطان، ص ٣٤، ١٥٤.

<sup>(2)</sup> Determinere Encyclopedid of History of Loleas, Philip. A Wiener (ED), New York, 1973, V.2p. 189.

وقد ورد عند د . يمنى طريف في كتابها (العلم والإغترابُ والحرية، الهيئة العامة للكتاب، 1987 ص٤٤)

### ٧ - ميدا الحتمية تعريفة ومداه العلمي،

الحنمية كلمة صارمة إذا ذكرت فهى تشير إلي الاضطراد والعمومية وعدم التخلف أو الشذوذ أو الحروج على القوانين الكونية فهى إذن تغيد الثبات والإضطراد وعدم الإيمان بالصذفة .

وقد أفادت الحتمية الإعتقاد بأن كل ظاهرة من ظواهر الكون مقيدة بشروط تحدثها إضطراريًا . وأنها تخضع لقانون صارم ينظم حركتها وهر ما يجعل الكون Cosmos منتظما وليس هاوية من الوضى Chasos (١) .

وبعد هذا مقدمة قبلية شرطية لجعل عالمنا منتظما خاضعا لنظام لا يشذ عنة في الزمان ولا في المكان

#### ٣ - الجبرية والحتمية:

والواقع أن مبدأ المتمية على النحو السابق ليس إلا صورة لمبدأ الجبرية الاهرتى القديم الذى جاء فى الأديان السماوية والذى عبر عنه الاهرتيبون والفلاسفة. والفقها، والمتصوفة وكذلك الشعراء. ففى اليهودية يقول «بول فيز» أرسى يهوا Jehovahفي العبرية القديمة قرانين أخلاقية غير قابلة للخرق كى بعين ما سيصبح محتوما من الناحية الأخلاقية (<sup>7)</sup> وفى القرآن الكريم « والله خلقكم وما تعلمون» (هنا ندخل فى الحتيمة فى الإسلام).

وهذا المبدأ يفضى إلى الإعتقاد بأنه ليس في الكون مجال لإمكان أو معجزة أو أمور طارئة. بل كل ما فية خاضع لضرورة تعنى استحاله النقيض - فما يحدث يجب أن يحدث سواه (٣)

إن القوانين التي تحكم العالم قد خلقت له أولاً وكذا حددت له نهايتة المحتومة

<sup>(</sup>۱) د. مراد وهبة في المعجم الفلسفي ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) العلم والإغتراب والحرية - ص آه. -

<sup>(</sup>٣) ميخانيّلُ صلّبِها، المعجّم الفلسّفي، بيروت ١٩٧٨، جـ١ ص ٧٥٨، ٢٤٢، ٢٤٤.

سلفا، فكل ما يحدث في أي لحظة وفى كل لحظة حددتة ظروف سابقة، وهذا الرضع هو محصلة لظروف سوف تنشأ حتما، وهذه الظواهر بدورها مقنمة ضرورية لظواهر أخرى... وهكذا . ويصرف النظر عن خلق القوانين من الناحية العلمية البحتة فإن الختمية تعيير عن البداية المطلقة التي تتسلسل أحداثها في مسار حتمي .

#### ۱-انتبؤ Prediction

طالما أن الظواهر الكونية خاضعة لقرانين صارمة وثابتة، فإنه يكنالتنبؤ يقينا بما سوف يحدث فى المستقبل ورعا فى الماضى، وذلك إنطلاقا من أن وضع الكون الراهن نتيجة ضرورية للماضى – ومقدمة لازمة للمستقبل – وهذا ناتج عن تسلسل على، وترابط ضرورى وهكذا ترتبط الحتمية العلمية بالقابلية للإقصاح عن الوقائع قبل حدوثها أو التنيؤ بها – وأحيانا يكون التنبؤ رجعيا يكشف عن الماضى كما فى الجولوجيا، والتاريخ والبيولجي.

ويشارك «أدنجتون» « أشد المعبرين عن مبدأ الحتمية - وقد إعتبر الكون بأسرة سلسلة متشابكة تفضى كل حلقة إلى الحلقة التي تلبها - وقدأشار إلى ترابط جزئيات الكون وأننا لو إستطعنا أن نجمع معلومات دقيقة عن كل الشروط المبدئية لا لأمكن إستنباط الصورة اللاحقة للكون. فلو أمكن تصور عقلاً فائقا يحصى كل ما في الكون من نفاصيل لأمكن التنبؤ بمنتهى الدقة بوضع كل جسم في العالم ولظهر العالم في صيغة Formula واحدة . وإن كان هذا غير ممكن لعقول البشر المحدودة.

وقد أكد «بلاس» أن الاحتمال ليس إلا تعبيراً عن الجهل وأن المصادفة

# الحتمية الرياضية

لما كان لابلاس ، عالما رياضيا متمكننا فقد قدم مبدأ الحتمية الصارم ليعبر عن مبدأ العلية الشامل، ومن هنا وجدنا معيار العلية الشاملة عندة هو تحقيق صباغة للوجود كما يراه هو وهكذا كان من الطبيعى أن تتحول الضرورة الغزيائية إلى ضرورة رياضية، وأصبح تركيب القوائين الطبيعية تركيباً رياضيا وأصبحت تحمل نفس

الضرورة والشعولية ، وبذلك أنتقل البقين الرياضى فى الظواهر الفيزيقية إلى ضرورة 
رياضية، وأصبح تركيب القرانين الطبيعية تركيبا رياضيا وأصبحت محمل نفس 
الضرورية والشعولية وبذلك إنتقل البقين الرياضى إلى الظواهر الفيزيقية وعلى أساس 
من هذا البقين الرياضى أكتشف العالمين الفرنسى لوفرية Leverrir والإنجليزى آدمز 
كوكب (نبتون) الذى كان مجهولا تماما وقد تم هذا الإكتشاف نتيجة للحسابات التي 
أكدت أن أنحرافات الكواكب الأخرى ليست إلا نتيجة لوجودكوكب آخر كان هو 
(نبتون) الذى رآه العالم الألماني «جالى» بعد دلك بمنظارة عما أكد يقين الحسابات 
الرياضية . وإذا كنا قد وقفنا الأن على مبدأ العلة الكافية الذى بنكر المصادفة 
العباء، فذلك لأن الأضطراد في وقوع الظواهر الطبيعية يكاد يكون واقعا بلا شذوذ 
على الاطلاق عما دعا العلماء إلى أن ينزهوا الأحداث الكونية عن شبهة الإحتماليه 
على أساس من أن الصدفة لا تحدث كثيراً بل ولا تحدث مطلقا مع وجود الحتمية 
الصارمة في الكون.

وما دمنا قد وقفنا على البقين الرياضى وأكتشف أن العلم حتمى ويقينى مثل الرياضيات فقد أصبح الاحتمال مضاد للعلم ومتناقض معه وقد أكد « لابلاس أن الاهمال ليس إلا مظهراً من مظاهر الجهل الذى تحن سبب له وطالما أن فكرة حساب الإحتمالات أو ما يطلق علية مصطلح الإحتمالية ليست إلا قياس لحالة شعورية ترتبط يتوقعاتنا الشخصية لوقوع الحادثة أو الظاهرة، فإن أى نسبة من المعلومات نعنى جهلا مؤكدا بالواقعة ، وإذن فلا فائدة ترجى من حساب الإحتمالات طالما لا يقدم معرفة يقينية بنسبة سن ١٨٠٠٪.

إن الإحتمالية أو المصادفة كما يعتقد القائلون بالحتمية لبست إلا تعبيراً عن جهلنا بالعالم ومسار الأشياء وهذه هي النظرة الذاتية للمصادفة.

وأما النظرة الموضوعية للصدفة فتتعلق ببعض الأسباب الخاصة كأن تفلت علة

ما من الملاحظة أو تكون العلل كثيرة جداً ومركبة ومتفاعلة فيما بينهما فيصعب ملاحظتها حمعا.

كأن تترابط سلسلتين من العلل. ولنضرب لذلك مثلا بسقوط حجر على رأس إنسان أثناء مروره تحت بناء جديد فيقتلة فيعلل هذا أنه مصادفة ورغم هذه الأسباب المفترضة لوقوع الصدفة فإن الحتميون لن يجدوا فيها أى أساس بجدأ الحتمية نفسية أو بالضرورة التي تسود الطبعة.

#### موقف هيوم من الحتمية،

انتهى هيوم إلى أنه ليس هناك أي شيئ يقينى، وأن كل معرفة علمية إلها هي إحتمالية ذلك أن كل ظاهرة من الظواهر الطبيعية تحتمل أن يوجد نقيضها فإذا تضاربت الخبرات توافرت الإحتمالية، وإذا إتسقت الخبرات فلا إحتمالية (١١) ولا يقر هيوم بوجود المصادفة الموضوعية التي يمكن أن تناقض النظرة الحتمية للطبيعة الموضوعية، وإنها هو ينظر إلى المصادفة على أنها اسم لعلة مختفية في الطبيعة ولم يكتشفها الباحث نظرا لتعقد العلل.

# ١ - الحتمية في اليونان القديمة،

#### ۱ - يموقرطس،

جاءت فكرة الحتمية والعلية ناصعة في فكر ديقرقرطس Pa.) Demcritus - دم) إذا يقول الضرورة سبقت وعنيت يكل الأشياء مند البداية .

ثم أن تاريخ الكون بأسرة ليس الا نتيجة التغير الأولى والمستمر وهى نتيجة من النتائج الحتمية (٢) .

والواقع أن حتمية ديمقرليطس تعتمد على فكرة أشبة بفكرة القصور الذاتى وذلك يتم عن طريق الذرات في الخلاء ويفعل التصادم.

<sup>(1)</sup> Norman Kemmpsmith, The Philosophy of David huvid Hume, London, 1949.

<sup>(2)</sup> Boiley . the Greek Atomism and Epicurus , Oxford, 1928, p. 121.

#### Y-الحتمية عند إنكسمينيس Anaximenes

تظهر الحتمية عند أنكسمينيس فى فلسفتة القائلة أن الهواء أصل الأشباء وأن هناك حركة آلية ظاهرة فى الكون تخلخل الهواء وتكثفة ويذكر د. عزت قرنى فى كتابة والفلسفة اليونانية أفلاطون حتى أن كلمة Kosmos كوزموس فى الفلسفة اليونانية وإن استخدمت بعنى العالم إلا أنها استخدمت بعنى النظاء.

كذلك هناك فكرة صراع الأضداد، وفكرة الثبات وفكرة التغير وهي كلها أفكار أزلية ثابتة بملا لا يدع مجالاللشك في الحتمية المفروضة على الكون.

# ٣- الحتمية عند, إمباد وقليس ، (٤٨٤ - ٤٢٤ ق.م) Empadocles

يختلف «أبناد وقليس» عن الأيليون في أنه قال أن الوجود الثابت الدائم ليس هو الواحد بل هو عناصر أربعة، وهو يتفق مع بارمنيدس في نفية لوجود الفراغ أو الخلاء فالوجود كامل ممتلئ ولا محل فية للفراغ . فالفراغ عنده العدم أو الفناء (١).

فهو قائل بالتعدد والحركة المنظمة التى تكاد تكون أزلية أو آلية دائمة والتى تتم بعمليتين آليتين هما الإنفصال والإتصال والتى تحدثنان بفعل الحب والكراهية.

ويرمز أمباد وقليس لحكم الظرورة بفكرة الإتصال والإنفصال اللتان تظهران في الحياه السولوجية.

# فى عهد سقراط وتلاميذه

#### (i) انطيفون السفسطاني

يأتى الإنجاه الذى يؤمن به وإنطيفون» معبرا عن حتمية شاملة فى الطبيعة فالقوانين عنده نوعين فإما قوانين وضعية وإما قوانين طبيعيةفهى ضرورية حتمية تسرى بصورة مطلقة لأنها صادرة عن طبيعة الأشياء وحقيقتها ودليل أنطفيون على حتيمة قوانين الطبيعة أنها وخيمة العواقب لأن كل من يخالفها يقع حتما تحت عواقبها

<sup>(</sup>١) الفلسفة اليونانية حتى أفلاطون، الكويت ١٩٩٣.

حتى لر لم يره أحد بينما القوانين الوضعية فيمكن مخالفتها وعدم توقع العقاب في حاله التخفي عن الناس.

#### ٤ - أفلاطون (٢٨ - ٢٤٨ ق.م)

بالرغم من أن أفلاطون قد سار على نهج سقراط أستاذه العظيم في الإعتقاد بوجود حتمية أخلاقية على أساس عرفاني أبستمولوجي . فإننا نراه يتحدث عن القانون المقول في الطبيعة (١).

وفى محاور طيماوس يؤكد إن منشأ الكون قد تم عن طريق اتحاد الضرورة والعقل وأن كان محدث يحدث ضرورة عن علية من العلل فإن الضرورة الحتمية تقضى بأن يكون هذا العالم صورة عالم ما هو عندما يعالج فكرة العلل هذا يجرنا إلى أن نتعرف علي العلاقات الثابتة والخاضعة لقدرة العلل . والواقع أن أفلاطون كان أعمق شعرراً بالآلية في الطبيعة والرياضيات وفي الكون بكل أشكاله(٢)

# ٥ - اِرسطو (٣٨٤ - ٣٢٢ ق. م)،

يتحدث أرسطو عن «لاحتمية» مطلقة فى الطبيعة أدت إلي القول أن الستقبل يختلف عن الماضى حيث أن الماضى قد حدث فهو حتمى أما المستقبل فيتسم بلا حتمية ، بل إن الضرورة عنده لم تكن حتيمة بل غائبة إن هذا الفيلسوف العظيم يرى العالم الفيزيقى لا حتميا خلوا من ايه ضرورة.

#### ٦ - كراتيلس،

وقد ظهر هذا الإنجاه واضحا عند واحد من أتباع فلسفة التغير في اليونان القديمة وهو كراتيلس Cratylus الذي عارض التغير المستمر أو السيلان الدائم في نظرية هبرقليطس وراح ينبة إلى أن الأخذ بفكرة التغير المطلق في الطبيع لن يبقى على

<sup>(</sup>١) د. أميرة مطر، الفكرة الطبيعة في الفِلسفة اليونانية، ص ٢٠٠ - ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) العلم والإغتراب ، ص. ١١٠ راجع أيضا محاورة طيماوس تقديم وتعليق البير ريفو ، دمشق

أى نوع من الديومة والثبات عما يقدح فى صدق القوانين العلمية بل أن من رأية أن الأخذ بفكرة التغير فى كل شيئ يعنى أن معانى الكلمات نفسها سوف يتغير بمعنى أنتا سنصل إلى مرحلة لا تكون اللغة فيها معبرة عما تستخدم من أجلة بل إن القانون الذى وضعة هيرقليطس سوف يتغير من صيغة «إنك لا تنزل النهر مرتين» إلى إنك لا تنزل النهر مرتين، إلى إنك لا تنزل النهر ولو مرة واحدة حتى ولو نزلتة بالفعل لأن كل شيئ يتغير فى الأن.

ولو كان التغير بهذه الدرجة فإن شيئا لا يبقى كما هو كى تفكر فية أو تناقشة. لأنة ندما ينتهى المتحدث من حديثة يكون الكلام . والمتكلم ،والمستمع وموضوع الكلام قد تغير قاما.

وكل ما يستطيع كراتيلس أن يشير بإصبعة عندما يناديه شخص ما ليعلن أنه قد سمع النداء في وقت ، إلا انه يرى أيضاً أنه من غير الممكن أن يتوقف العالم طويلاً حتى نحصل فية إستجابة بل لابد لنا من أن نلاحقة.

والواقع أن ما قدمة لنا كراتليس يعد أبلغ رد عرفة تاريخ الفلسفة على دعاه (١) اللاحتمة وعدم الثبات (١)

ولقد تحدث المعتزله عن تتابع العلة والمعلول وقالوا أن رجود العلة دليل على وجود المعلول إذا انتفت الموانع وكان المحل قابلا لوجودهما لأن بينهما علاقة ضرورية في نظرهم كذلك نكر المعتزلة الصدفية لأنها في نظرهم متعولات لعلل قد تكون مجهوله لنا اليوم أو لبعنا ثم نكتشفها غداً

#### ٧ - الأشاعرة،

إن موقف الأشاعرة من الحتمية متفق من مذهبهم العام في التوسط لذلك نراهم ينكرون الحتمية الصارمة ويقولون بلا حتمية مطلقة منهم أن القول بالحتمية يستلزم

۱۹۷۸، ص ۲۹:۲۷.

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا ومدخل إلى الفلسفة والنجل الروحية، دار الوقاء المتصورة مصر - ١٩٩٤ م. س . ١٥٥ - ١٥١ م. راجع أيـضـا ١٩٩٥، ، Philosophy to make Simple , London

إنكار معجزات الأنبيا ، كقلب العص ثعبانا ، وإحياء الموتى وشق القمر ، وانكار ما أخيرنا عنة من أحوال الموتى في القبر وأخبار الآخرة ، وشكل الجنة والناربل ولقد اتخذ الأشاعرة من المعجزات دليلاً على الحتمية التي تعنى أن الله يخرق العادة لمن يشاء في أي وقت شاء ، وهو قادر على الإشباع بغير أكل ، والإرواء بغير ما م .

وبذلك رفض الأشاعرة العلية والعلاقة الضرورية بين العلل والمعلولات يقول أبو الحسن الأشعرى «إن أفعال الله ليست معللة بغاية أو غرض ودليل ذلك أنه ليس كل ما فى العالم خيراً بل فية شر كثير وقذ إبتلى المسلمون بأمثال الحجاج وزياد بن أبية (١).

<sup>(</sup>١) العلم والإغتراب ، ص ١٣٠ نقلاً عند. محمد عمارة المعتزلة، ومشكلة الحربة ص ١٥١.

# 

الخيال في التصوف الفلسفي

# الخيسال

# تمهيده

يتحدث الفلاسفة عن الخيال على إعتبار أنه قوة أو ملكة نستعيد بها الصور التى مضت ، أو نؤلف منها صوراً جديدة ، وهو على هذا النحو قد يكون قوة ( \ \ ) « مصورة » تحفظ صور المحسوسات التى يدركها « الحس المشترك » وتبقيها لفترات طويلة وتشترك مع الحس المشترك في عملية الإدراك الحسى لأنها تمده بصور المحسوسات الماضية .

والخيال بهذا المعنى يستند إلى قوة متخيلة في الإنسان قد يشترك في عملها مجموعة من القوى الأخرى كقوة الحفظ التي تشرك أثراً يبقى فينا بعد زوال المؤثر أو هي التي تبقى صور الأشياء منطبعة في المخ أو قوة « الوهم » ( ۲ ) التي تختص بإدراك معانى غير مادية مصاحبة لإدراك المحسوسات وتعتمد كما يفهم « ابن سينا » على الإلهام الفائض على النفوس من المبدأ المفارق .

ويعرف « أفلاطون » ( ٣ ) التخيل بأنه مصور أو رسام يرسم في النفس أشباه الأشياء المدركة بالحس ويأخذ من الحواس موضوعات الحس التي تصبح مادة التفكير وهو هنا يرتبط بالمعاني المستخلصة من الإدراك المتعلق بالمادة ، بحيث يظل الأمر في التخيل مرتبطاً بما تنقله الحواس إلى الحس الباطن الذي ينفعل بوصول الصور الخارجية إليه وهذه الصور هي التي تثير القلب بما فيه من مراكز للإحساس كما هو الحال عند أرسطو » ، إلا أن الأمر في الخيال يختلف عند علما ، النفس المعاصرين فهر كما يصفه « جيمس » في كتابه " Text Book of Psychology " ( ع ) القوة التي

 <sup>(</sup>١) ابن سينا ، الشفاء، الهيئة العامة للكتاب بتحقيق چورج قنواتى القاهرة ١٩٧٥م جاء ص ٣٣٣
 ( ٢ ) راجع ابن سينا ، النجاة ، القاهرة ١٣٣١ هـ ، ص ٤٧٤ ، ويراجع أيضاً كتاب محمد عثمان نجاتى ( الدكتور ) الإدراك الحسى عند ابن سينا ، القاهرة ١٩٨٠ ص ١٨٠ . ١٩٤٠ .

<sup>(</sup> ٣ ) الإدراك الحسى عند ابن سبنا ص ١٩٦ .

<sup>(4)</sup> James W., Text Book of Psychology, London, 1913, P. 302.

تستعيد صور الأشياء وهو يتحدث عنه بإعتباره قوة « منتجة » تعيد إنتاج الصور Reproductive .

وفى كتابه The Varities of Religious Experience الذى يتحدث فيه عن تنوع الخبرة الدينية يتحدث عن الخيال بطريقة تشير إلى أنه الملكة التى تتلقى الصور الالهية القادمة من السماء وهى تفوق قدرة الإنسان فى الأحلام فيسميها البصيرة " Insight " وهى عنده أعلى تجربة يحصل عليها الإنسان عن الله .

ويستعير « جاكرب نيدلمان » Jacob Needleman ( أستاذ الفلسفة بجامعة سان فرانسيسكو مفهوم الخيال من الجيتا " Gita " بإعتباره إحساس بتصور الأشياء أو هو حاسة كونية Cosmic أو هو إدراك للهوية الالهية .

وعكن للخيال أن يستعيد صور المحسوسات والصور اللمسية والصور البصرية والسمعية ، كما هو الحال عند جالتون " Galton " .

فإذا لاحظنا أن القوة المتخيلة قد تتعلق بالحواس فإنها أيضاً ليست مجرد قوة سلبية فإلى جانب أنها تحفظ الصور فهى تبتكرها من هنا قد ينظر إلى الحس المشترك والخيال على أنهما قوة واحدة كما لاحظنا عند و ابن سينا » (٣٠).

ومن عمل الخيال أنه يجرد الصورة من المادة تجريداً تاماً مع أن الصورة قد تظل محتفظة بما خالطها من مادة حتى بعد غياب المادة ، ثم أن الخيال قد يضيف إلى الصور التي كونها عن المادة أشباء جديدة ويؤلف بينها بحيث قد ينتهى إلى صورة أخرى مخالفة أو كاذبة ( 2 ) .

<sup>(1)</sup> James w., The Verietie of Religious Experience, Seventh Impression London: 1975, P. 383.

<sup>( 2 )</sup> Jacob Needleman, Asense of The Cosmos, New York 1988, P. 21 ( 7 ) الإدراك الحسى عند ابن سينا ، ص ٢٠١٠ . ( ٣ )

<sup>(</sup> ٤ ) راجع الإشارات ، ج. ٢ ، ٣٧ ، والنج ٢٤٨ .

وللخيال دور خطير فى الصحية النفسية للإنسان فإذا أصيب بالمرض أو ساء خيال الشخص فإنه قد يتعرض للمرض النفسى .

ثم أننا نلاحظ أن الخيال عند الصوفية المسلمين يحوى إلى جانب تأثيره بالمحسوسات ، وإلى جانب إشتراك الحواس في تكوين الصور المتخلية ، جانباً مجرداً يتعلق بحاسة لا تعتد كثيراً بما يأتيها عن طريق الحواس وإغا هي حاسة قلبية معنوية لها فترات خاصة تصل بينها وبين العالم الالهي بحيث يبدو القلب مركزاً لجميع الانشطة الروحية كنشاط البصيرة والهمة (١١) وسوف نعرض لهذه المعاني في الصفحات التالية وستكون دراستنا هنا على غاذج من متفلسفة الصوفية من أمثال ابن عربي والقونوي والجبلي بصفة أساسبة مع مقارنة إتجاهاتهم بما جاء عند ابن سينا وابن رشد كلما كان ذلك عكنا .

## أولا ، الخيال عند ابن عربي والقونوي ،.

عندما يتحدث « ابن عربي » عن الخيال فإنه يقدم له العديد من المعاني ، كما ينظر إليه من زوايا مختلفة حتى ليبدو المعنى الذي يقصده غامضاً ومحيراً .

فهو ينظر إلى الخيال من خلال دائرة العلم الالهى مرة ومرة أخرى ينظر إليه كمرحلة متوسطة بين مرحلتين وحلقة واصلة بين حلقتين وصورة مرتبطة بعالمين فهو مرحلة متوسطة بين العالم الروحى والعالم المشاهد (٢٠).

فإذا إرتبط الخيال بالعالم الروحى كان « رؤيا » كما جاء فى حديثه عن رؤيا سيدنا يوسف « فى نص حكمة نورية فى كلمة يوسفية » (٣).

<sup>(</sup>۱) الهمة عند ابن عربي هي إحدى القرى القلبية التي تخلق تغيرات وأحداث في العالم الخارجي ، وهي عند و عبد الكريم الجبلي » لا تعلق لها الا بالجانب الالهي ، راجع A.Affifi The Mystical Philosophy of M.Ibnu Al Arabi, Cambridge, 1939, P. 133 . وعبد الكريم الجيلي ، الإنسان الكامل ، القاهرة ، ١٩٧٧ م ، ج ٢ ص ٣٦ .

<sup>(2)</sup> A.Affifi, The Mystical Philosophy of M.Ibnul Arabi, P. 129. (7) أبر العلا عنبني ( الدكتور ) نصوص الحك حـ ٢ ، ص ٢ ، ١٥١ ، ١٥٥ . (٣)

وأما إذا إرتبط الخيال بالعالم المشاهد كان يمثل مرحلة وسطاً بين الحياة الحقيقية والحياة الطاهرية ، ذلك أنها لا تمثل أشياء مجردة تجريداً خالصاً ، كما أنها لا تمثل أفكاراً خالصة .

وطبقاً لهذا التصور ينقسم الخيال عند الشيخ الأكبر إلى أربعة أقسام : .

 ١٠ الغيال المطلق، وهو الحضرة الجامعة والمرتبة الشاملة ويقبل التشكل في صور الكائنات كلها على إختلافها وليس ذلك إلا و العماء » قبل أن تلحق بها صور الكائنات.

 ٢٠ الغيال المحقق ، وهو الخيال المطلق الذي قدمنا إلا أنه يمثل « العماء » بعد تمايزه أو إستنارته أي بعد أن تلحق به صور الكائنات .

٣. الغيال المنفصل؛ وهو عالم له حضرة ذاتية يظهر في الحس، ويدرك منفصلاً عن شخص المتخيل الناظر وهو نوع من خداع البصر يتعلق بالحالة النفسية للشخص المتخيل.

٤.الغيال المتصل ، وهر القوة المتصورة المتخيلة في الإنسان بما لها من طاقة على خلق الصور التي يكون صوراً عقلية الصور التي يكون صوراً عقلية مبتافيزيقية أو صور عادية (١٠).

ومثل هذا التقسيم يطلعنا على أن و ابن عربى » ومن بعده تلميذه الحبيب إلى نفسه صدر الدين القونوى كانا على علم بقوى الخيال كى تكون قادرة على هذا النوع من الإتصال المقدس فإن لديها من القوى ما يجعلها قادرة على خلق صور لها إتصال بالعالم الحسى ، فالخيال هنا قد يكون من علم الهى وقد يكون عن حديث نفسى .

فأما الخيال عن علم الهي فهو إتصال وهو رؤيا صادقة .

وأما الخيال عن حديث النفس فهو إما أحلام نوم أو أحلام يقظة .

<sup>1</sup> The Mystical Philosophy of M.Ibnul Arabi, 129 , 130 , 131 ) كذلك يراجع المعجم الصوفي ، مادة خيال ، ص 614 .

#### الرؤيا الصابقة والمنحرفة ..

ويتعلق صدق الخيال بمدى إتصاله بعالم الغيب سواء كان هذا الإتصال بالخيال المطلق و (١٠) الذي هو « العماء و بعد قبوله صور الكائنات .

ثم أن هذا بدوره يتبع نوعية القلوب التي تتلقى الرؤيا ، كما يتبع النفس التي تحدث الحلم فإن صُفاء القلب وسلامة العقل وخلوه من وساوس النفس لدليل على صدق الرؤيا .

والرؤيا الصادقة لا تعبير لها لأنها مجرد إنعكاس حقيقى لصورة مطابقة للعين الثابتة الخاصة بموضوع الرؤيا فى حضرة الثبوت وأما ما يتعلق بالخيالات المتوهمة من حديث النفس أو خداع البصر فإنها تمثل عالماً متوهماً لا تعبير له ولا حقيقة .

من هنا نجد القونوى يشترط شروطاً خاصة كى تصدق الرؤيا وكى تأتى خالية من الخداع والوهم بقول فإن خلت الرؤيا عن حديث النفس وكانت هيئة الدماغ صحيحة والمزاج مستقيم كانت رؤيا من الله وكانت فى الغالب لا تعبير لها ، يعنى لا تأويل لها لأنها إنعكاس ظاهر بصورة الأصل ، وهذه رؤيا الأنبياء (٢٠) .

ولا يقف « ابن عربى » عند نوع واحد من الخيال المتصل فما يراه النائم وما لا يكون عن قصد أو إرادة هو نوع من الخيال المتصل وأما النوع الثانى فهو خيال عن قصد أو تخيل ، وهو ما تبدعه القوة المتصورة وما تقوم بإنشائه من صور لم يدركها الحس من حيث مجموعها لكن جميع أحاد المجموع لابد أن يكون محسوساً ( ٣ ) .

والواقع أن الخيال المتصل لا يحدث مناما فقط إفا نراه يحدث فيما يتخيله

<sup>(</sup>١) راجع المعجم الصوفي ، مادة خيال ، ٤٤٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) صدر الدين القونوي ، الفكوك ، مخطوطة رقم ٣٤٣ متصوف ، دار الكتب المصرية الورقة ٦١

<sup>(</sup> ٣ ) الفتوحات المكية جـ ٢ ، ص ٣١١ أنظر أبضاً .

الإنسان يقظة أو ما يرد على قلبه من الخواطر الالهية فالقلب مركز جميع الأنشطة بل هو مركز و الهمة » (١٠) .

تلك الملكة القلبية الخالفة ، التي تخلق وتبتكر وتتصور وتستحضر من الصور ما شاءت .

وعن طريق هذه الملكة راح و ابن عربى » يستحضر روح شيخه « يوسف الكومى » (Y) كما راح يحدثنا عن قدرته على لقاء روح أي شيخ من المشايخ بل كل نبي من الأنبياء يريد لقاءه .

كذلك وجدنا « صدر الدين القونوى » (  $^{7}$ ) يحدثنا عن إمكانية إستحضار روح شيخه ( ابن عربى ) والحديث معه والإستفسار منه عن مسائل إستغفلت عليه ويحاوره وهو على هذه الحال كما كان يحاوره وهو على قيد الحياة ، فيما يطلق عليه مصطلع « المشاهد المثالية » وهر ما يعطينا فكرة عن أن « ابن عربى » وتلامذته كانت لديهم القدرة على ما يعرف اليوم « باستحضار الأرواح » أو هو نوع من القدرة على تحويل الخيالات إلى الشكل المادى وهو ما يذكره المرحوم الدكتور أبو العلا عفيفى على أنه نوع من التجسد أو التحول إلى الشكل المادى Modern  $^{(1)}$  أو Materialising نوع من التجسد أو التحول إلى الشكل المادى أو « الهمة » يكنها أن تحول الخيال إلى مادة كما

<sup>(1)</sup> The Mystical Philosophy of M.Ibnul Arabi, P. 134.

<sup>(2)</sup> The Mystical Philosophy of M.Ibnul Arabi, P. 133, 134. - صدر الدين القونوي ، النفحات الآلهية ، مخطوطة رقم ٢٧٤ تصوف طلعت بدار الكتب المصرية

ررقة ٥٨ . ( ٣ ) ـ صدر الدين القونوى ، النفحات الإلهية ، مخطوطة رقم ٢٧٤ تصوف طلعت بدار الكتب المصية ،، قة ٨٥ .

<sup>.</sup> The Mystical Philosophy of M.Ibnul Arabi, P. 134. مرات عديدة . كما يذكر أنه كشف له ويعدثنا ابن عربي أيضاً عن لقائه ( بالخضر عليع السلام ) مرات عديدة . كما يذكر أنه كشف له في منامه عن نور العرش . وأنه إصطحب محمد بن الحصار وهر على صورة طائر جميل المنظر إلى بلاد المشرق راجع ابن عربي ، تنزل الأملاك في عالم الأرواح ، تحقيق أحمد زكى ، وطه عبد الباتي الناهرة ١٩٦١ . ص ١٨ .

تستدعى الروح من عالمها كى تنزلها إلى العالم الأرضى المشاهد حيث يمكن إستنطاقها والتحاور معها .

إلا أننا يجب أن نضيف أن و ابن عربى » و و صدر الدين » و القرنوى » ثم عبد الكريم الجيلى » لم يجعلوا من قوة الخلق والإبتكار التى تمارسها الهمة خلقاً واتما كما يرفعوه إلى مستوى الخلق الالهى بل هو خلق خيالى ينشأ فى الخبال ويظل قائما طللا كان تعوفوظاً فى الذاكرة ، ويزول إذا نسبه الإنسان فوراً بينما الخلق الربانى خلق حقيقى دائم لا يزول إلا بإرادة الخالق جل شأنه وكأن و ابن عربى » وتلامذته من القائلين بأن العالم موجود لأنه مدرك للعقل الالهى أو كما يقول و باركلى » على للسان فيلونوس Philonous أن كل الأشياء مدركة بواسطة العقل الالهى .

والخلق في هذه النظرية عندما ينسب لله فإنه يكون خلقا من عدم لا معدوم بعنى أنه خلق من لا عدم ولا وجود وإنما هو خلق من « خيال علمي » ( ٢ ) .

وعندما يتعلق الأمر بالخلق البشرى فإنه لا يمكن أن يكون من عدم وانما هو خلق من وجود سابق حتى ولو كان ذلك فيما يتعلق بالأحلام وأحلام اليقظة واستحضار أرواح الأنبياء والمشايخ .

والخيال بهذا المعنى أشبه بما يطلق عليه و أريك فروم » ( ٣ ) التذكر في أسلوب الكينونة الذي يعنى أن نعيد إلى الحياة الذي الشئ رأيناه أو سمعناه من قبل ، بمعنى إعادة خلق المرضوع وإعادة الحياة إليه .

ومن هذا القبيل ما يتحدث عنه « ابن عربي » ( 1 ) فيما يتعلق بأحياء الطير

<sup>(1)</sup> See Berkeley The Philodophy of Immaterialism London 1974 see the theory of Preception P. 302.

<sup>.</sup> The Mystical Philosophy of M.Ibnul Arabi, P. 136 . ( 2 ) ( ٣ ) أريك نرورم . الإنسان بين المظهر والجرهر ، ترجمة سعد زهران ، سلسلة عالم المعرفة ، الكويت العدد ١٤٠ ، أعسطس ١٩٨٩ ، راجم ص ٥٣ ، ٣٥ .

<sup>(4)</sup> The Mystical Philosophy of Ibnul Arabi, P. 136

التى وجدت أولا مادة ثم لبستها الروح بإذن الله عندما نفخ السيد المسيح فهو خلق من موجود لا معدوم وبإذن الله .

فإذا ما تابعنا الشروط التى يضعها « ابن عربى » و « القونوى » من بعده كى يكون الخيال سليماً فأننا نذكر أن الرؤيا مثلاً تكون صادقة بقدر نوعية القلوب التى تتلقاها ، والعقول التى تدركها .

وأما الرؤيا عندما تكون منحرفة فإن مصدرها وساوس الشبطان ونتيجة للإتحراقات المزاجية وإضطراب العقل والنفس وهي على هذا النحو تكون مشاهدات من حديث النفس وتتوقف على ما يغلب على نفس الرائي كما قدمنا .

ويقول القونوى فى الفكوك و الرؤيا ثلاث رؤيا من الله وهى التى ظهور حكمها موقوف على تهيئة واستعداد معتدلين ، وصفاء محل وطهارة نفس حتى يتأتى لصاحبها تلقى ما يصل إليه من التعريفات الالهية والإستجلابات الروحانية المعنوية بوراسطة الصور المعنوية ، ورؤيا سحر من الشيطان وهى التى قلنا أنها نتيجة للإنحرافات المزاجية والكدورات النفسانية وفساد الهيئة الدماغية ورؤيا عما حدث المرانفسه به وهذه من آثار الصفات الغالبة الحكم على نفس الرائى حال رؤيته n(1) كنسه به وهذه من آثار الصفات الغالبة الحكم على نفس الرائى حال رؤيته n(1) كبير من المعاصرة فهم يتحدثون عن إمكانية أن يكون الحلم نتيجة لحديث النفس أو إعتبار أنها طبح فيغلب على الإنسان إرادته إرادة لا شعورية فقد تعمد النفس لتعطيل قواها طلباً للراحة من خلف حجاب الطبع وتكون الأشياء المتصورة هى ما يصاحبه من عالم حسه ويقطته ، وأثار الأوصاف والأحوال الغالبة عليه n(1)

وهكذا يتحدث « ابن عربى » وأتباعه عن أنواع عديدة من النشاطات التى يقوم بها الخيال ، وهو ينظرون إليه أنه يستعين بالصور الحسية من سمعية وبصرية

<sup>(</sup>١) الفكوك ، ورقة ٦١ .

۲) الفكوك ، ورقة ۲۷ .

وشمية ، كذلك يتحدثون عن خيال يتكون من حديث النفس وعن أحلام تحدث بفعل الشيطان وأخرى تحدث فى اليقظة أما إرادية ، والإرادية منها ما يعتمد على إستدعاء أرواح الأنبياء والمشايخ السابقين ، ومنها ما يحدث نتيجة لما يغلب على النفس .

ثم أنهم يتحدثون عن نوع من الخيال قد لا يقع فى نطاق الدراسات النفسية ويجب أن يظل فى مجال الدراسات « النفس دينية و ذلك أن هذا النوع من الخيال رؤى صادقة تقع على القلب النقى الطاهر وتستمد صدقها من إتصالها بالعلم الالهى وهم يذكرون أمثلة على هذه الرؤى من أمثال رؤى الأنبياء عليهم السلام ، من يعقوب وإبراهيم ويوسف .

كذلك فهناك رؤيا ررحية تعتمد على ما يفهمونه من الآية الكريمة « الله يتوفى الأنفس حين نومها والتى لم زمت فى منامها فيمسك التى قضى عليها الهوت ويرسل الآخرى إلى أجل مسمى» ( ١٠ ) .

فالأرواح حال النوم تسرح في الملكوت بعد فكاكها من الجسد وتعود محملة بمشاهدات وإطلاعات من عالم البرزخ ، فإن قدر لأصحابها الحياة بعد النوم تذكروا مشاهداتهم الصادقة ، فما تراه الروح حال إنطلاقها في عالم الملكوت هو رؤى صادقة وما تراه حال تلبسها بالجسد فهي الأحلام الكاذبة ( ۲ ) .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر ، الآية ٤٢ .

<sup>(</sup> ٢ ) راجع ابن الألوسي البغدادي روح المعاني في تفسير القرآن ، بولاق ١٣٠١ هـ ، جـ ٢ ، ص

<sup>(</sup> ٣ ) ابن القيم ، الروح ، مكتبة المتبنى ، القاهرة ، ص ٢٩ .

بل هناك من الرؤيا ما يصل إلى آفاق بعيدة فيعبر السماوات وتعرج روحه إلى الله سبحانه ويسمح لها بخطابه جل شأنه ثم أن من الأرواح ما يدخل الجنة ويشاهد ما فيها ويعلق ابن القيم على ذلك بقوله و فالتقاء أرواح الأحياء والموتى نوع من أنواع الرؤيا الصحيحة » (١٠).

ويختلف المفسرون في أسباب صحة الرؤيا ، فمنهم من يرجع ذلك إلى أن العلوم كلها مطبوعة في النفس كامنة فيها إلا أن إشتغالها بعالم الحس يحجب عنها مطالعتها فإذا تجردت بالنوم كان هذا الخروج عن الحس مما يطلعها على هذه العلوم ، ولما كان الموت هو الوسيلة المثلى لتجرد الروح بخروجها عن الجسد كان الموت أفضل وسائل تحصيل الروح لمشاهدة فيها الكثير من الحق وفيها أيضاً الباطل الحاصل للنفس المتعلقة بالشهوات .

يقول ابن القيم « فإن تجرد النفس يطلعها على العلوم ومعارف لا تحصل بدون التجرد ، لكن لو تجردت كل التجرد لم تطلع على علم الله الذي بعث به رسوله ، وعلى تفاصيل المعاد ، وأشراط الساعة وتفاصيل الأمر والنهى ، والأسماء والصفات والأفعال وغير ذلك ما لا يعلم إلا بالوحى ولكن تجرد النفس عون لها على معرفة ذلك وتلقيه من معدنه أسهل وأقرب مما يحصل للنفس المنغمسة في الشواغل البدنية » (٢)

يعد الجيلى إمتداداً طبيعياً لابن عربى ، وصدر الدين القونوى ، فيعتقد الجيلى أن الخيال أصل العالم وحقيقته وهو يستخدم هذا المصطلح إشارة إلى العلم الالهى وكذلك إشارة إلى الصفات والأسماء التى بها كمال ظهور الحق سبحانه عندما يتجلى على القلوب .

وهو ذا يجعل من الخيال أصل جميع العوالم يجعل منه محلاً لازماً لظهور

<sup>(</sup>١) الروح لابن القيم ، ص ٢٩ .

<sup>(</sup> ۲ ) الروح ص ۳۰ .

الكمال الذي لا يكون إلا في محل هو الأصل ويقول أن ذلك المحل هو الخيال ثم أنه يعود به لاين آدم يقول في ذلك شعراً (١١).

> أن الشيسال حيساه روح السساليم لييس الوجود سوى خيبال عشد من فسالمسي قبيسل بسدوة لمغييسل فكنمذاك حال ظهورة في حسينا لا تنفيشر بسالمس فنهسر منخييل وذليك المسلمكيوت و الجيسروت لا تحدقيون قسار الخييسال فينانيه

هير أصبل تبينك و أصبانية ابين الأدام يسترى الخيينال بنقسترة المشتبعناظيم ليك و هير أن يحضى كتحيلم الشنائيم بيناق عبلسي أصبانية لينه بيشيلازم وكنذليك المعتنبي وكيل البعياليم والاهبوت و الشياسيون عينيد البعياليم عين الحقيقية ليلوجيود الهياليم

و يتوسع " الجيلى" في معنى الخيال فيراه فى المحسوسات وفى الأحلام والمظنونات وهو يستمد هذا المعنى هذه المقوله ينسبها إلى رسول الله صلى الله عبله وسلم " الناس نيام فاذا ماتوا إنتبهوا وهو حديث لم نجد له أصلاً فى كتب الأحاديث الصحيحة (٢).

ورغم عدم دقة السند لمثل هذه المقوله أن: أبن عربى" وتلامذتة قد سبقوا الجيلى في الاستناد إليها كي يضيفوا إلى معنى الخيال معان تكتمل بها النظرية فهم يجعلون من المحسوس مناماً والمنام خبالاً، وفية تظهر عليهم حقائقهم التي كانوا عليها في دار الدنيا.

ويقرر الجيلى أن كل أمه من الأمم مقيدة بخيال في أي عالم كانت من العوالم سواء كان عالمها الجنة ، أو البرزخ أو النار أو الدنيا.

فأهل الدنيا مثلاً مقيدون بخيال معاشهم أو معادهم وهي في غفلة عن

<sup>(</sup>١) الأتسان الكامل، ج٢. ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) ينسب البعض هذا القول إلى على بن أبى طالب، وعزاه الشعراني فى الطبقات الكبرى إلى سهل بن عبد الله التسترى، وعند الحافظ العراقي، " فى المغنى " وإبن الربيع فى التمبيز" أنه لبس من كلام الرسول \$5" راجع طبقات الشافعية (٤/ ١٧٠ ، ١٧١) كذلك راجع المقتصد الحديث (١٢٤٠) والتعيز الحديث (١٥٢٨) وطبق الصوفية للسلمى ، ص ٢٠٧.

الحضورمع الله ، بل هوتوم عن الانتباه إلى الخق جل شأنه فكان النوم هنا ليس هو ذلك النوم الفيزيقى المعروف وإنما هو الففلة عن الله رالاغراق فيما يصوره الخيال البشرى لصاحبة من أمور دنياه.

وأهل البرزخ غاقلون أيضاً فى بعض أحوالهم الاأنهم أقل غفلة من أهل الدنيا ذلك أن شغلهم الشاغل هو خيالهم المقيد لأحوالهم فهم مشغولون بما كان منهم وما هم فيه من عذاب أو نعيم ، وهو معنى اخر من معانى النوم التى تتوافق مع معنى السهو والتلهى بالأحوال الخاصة.

فاذا كانت أحوال الناس يوم القيامه التلهى بما فيه من حساب فهم فى غفلة عن الحضور مع الله، وهو نوم لا انتباه ويضيف عبد الكريم الجيلى (١١).

فاذا عرفت أن أهل كل عالم محكوم عليهم بالنوم فاحكم على تلك العوالم جميعها أنها خيال لأن النوم عالم الخيال .

ألا أن السرجسود بسلا مسحسال خيسال فسى خيسال الله خيسال الله أحسسال الا أحسسال مسع السرحسسين فسى كسل حسال

فالناس جميعا نبام وأهل غفلة الا من كان حاضرا مع الله ذاكرا له.

ونحن هنا نلاحظ عدم إنحصار التخيل في المجال الحسى بل أصبح يتصرف في المعانى المجردة، والمسائل الروحية والنفسية بحيث يمكن القول أنه لم تعد هناك تفرقة بين المعنى والصورة أو بين العقل باعتبارة متخيلاً وما يتخيله . وأصبح أهل كل عالم من العوالم يتصرف طبقا لم يتخيلة. فالبعض يقيدة عالمة الحسى وخياله الدنيوى والبعض مشغول بخياله قما كان فية من قبل انتقاله إلى أحواله يوم القيامه وأهل القيامه مقيدون بخيالهم الحسى وما هم علية من انتظار للعذاب الشديد أو النعيم المقيم وهكذا يعبر الجيلى منطقة العالم الطبيعي بما فية خيال يعتمد على الصور

<sup>(</sup>١) الانسان الكامل، جـ٢ ، ص ٤٢.

السمعية والبصرية والحسية والشمية، إلى عالم تتوقف فية هذه الحواس عن العمل لتفسح مجالا لظهور نوع من الخيال المستعيد لصور وعوالم سابقة ولاحقة، ونحن نلاحظ هنا كيف يتحول المعنى الدينى للخيال إلى معنى نفسى ظهر فيما بعد في دراسات "جالتون" وجيمز" (١) وغيرهم من علماء النفس.

" والجيلى" برى القوة المخيلة فى الإنسان قادرة على الابتكار والخلق بحيث يستطيع الانسان أن يفترض ما شاء من العوالم التى تبدو وكأنها أمور حقيقية لا فرضية فنراه يخلق الزمان والأحداث فى خياله فتبدو وكأنها حدثت فى الواقع، يقول " ألا تراك اذا فرضت مثلاً كما تفرض للمحال أن ثمة حيا لا علم له أو عالماً لا حياه له كأن ذلك الحى الذى لا علم له، والعالم الذى لا حياء له موجود فى عالم فرضك وخيالك أن ذلك الحى الذى لا علم له، والعالم الذى لا حياء له موجود فى عالم فرضك وخيالك ، مخلوقاً لربك (٢) . ،هنا يتلقى مفهوم الخيال بالعديد من المفاهيم الفلسفية والوجودية "كالعماء" والحقيقة المحمدية والعالم الفاصل بين علم الملك وعالم الملكوت وهو عالم " الجبروت" كما هو الحال عند " ابن العربي: " بل وكل العالم وكذلك عالم الجبروت (واللالهوت والناسوت (٣).

ويذهب " الجيلى" إلى أن الخيال قد يخترع الأسماء ،التى يطلقها على مسميات يظن أنه حقيقة وهى صورة من صور الخيال الذى يحضرة الوهم ، ويدبرة فى الفكر ويحفظة فى الذكر أو - الذاكرة - ويوجد فى العقل سواء كان المسمى موجوداً أو معدوماً حاضراً أو غائباً ومن المسميات ما تكون معدومه فى نفسها موجودة فى أسمها كعنقاء مغرب فى الأصطلاح فانها لا وجود لها إلا فى الاسم كما يذكر الجيلى (12).

وإذا كان الجيلى وقد ربط بين الخيال والحس فإنه بان وكأنه يتجه إتجاهاً أفلاطونياً كما فعل ابن عربي والقونري في تصورهما للعالم واعتباره متوهماً ، بينما

<sup>(1)</sup> Galton: inquiries into human faculty, pp. 114. See Games
Text Book of psychoglogy. London, 1913; p 303.
(۲) الانسان الكامل, جدا، صراح، صراةه.

<sup>(</sup>٣) الانسان المكامل ، ج٢. ٤ / وأبن عربي الفتوحات المكية، ج٢ ، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٤)الانسان الكامل، جدا ، ص ٢٥.

الحقيقة هي العالم المثالي الذي لا يفني لأنه هو العلم الالهي الذي لا ظهور له إلا فيما تخصصه الإدارة بالظهور .

ويحدثنا عن قوة يسميها و الوهم » برى لها دوراً أساسباً فى تكوين الصور ويراها قادرة على التصرف فى مدركات العقل ونوعية الفكر والصور التى يكونها قهراً وهو نور يتحكم فى العالم العلوى والعالم السفلى وهو مرآة تتجلى عليها صورة الحق وهو أداة يرسم بها الخيال ما يراه من الأمور والأشياء يقول الجيلى شعراً (١٠).

بــالــوهــم عــبــر عــنــه بــين الأنــفـــر فــيـــهــا تجــلــى بــالجـــــــال الأكــيــــر هـــــو ذاتــــه هــــو كــــل شـــــىء أرأس

وهو يتحدث عن هذه القرة بإعتبارها قوة قادرة على أن تطوى المكان والزمان فتمر عليه أيام كثيرة وأماكن عديدة دون أن يشعر بها الوقت أيضاً فقد يمتد الآن للشخص الواحد حتى يكون له فيه أعمال كثيرة وأعمار ويتزوج وينجب في أقل من ساعة ، على حد تعبير الجيلى ( ۲ ) .

وهكذا يصبح و الوهم » من أخطر قوى الإدراك الخيالي وأسرعها على الإطلاق بل هو أقوى هذه القوى جميعاً حيث يتعامل مع الأجسام فيجردها وهو يرتقى بالعالم السفلي إلى العالم العلوى في أقصر وقت عكن يحيث تبدو علاقة الزمان والمكان مطوية أو مبسوطة يقول الجيلي ليس في العالم شيء أسرع إدراكة منه ولا أقوى هيمنة له التشرف في جميع الموجودات ، به تعبد الله العالم ، وينور نظر الله إلى آدم ... هو نور اليقين وأصل الإستيلاء والتكمين من سخر له هذا النور وحكم عليه تصرف به في الرجود العلوى والسفلي ( ٣ ) .

<sup>(</sup>١) الإنسان الكامل ، جد٢ ، ص ٣٠ ، ٣١ .

<sup>(</sup> ٢ ) الانسان الكامل ، جـ ٢ ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) الجيلي، جـ٢، ص٣٣.

وهكفًا يتحدث الجيلى عن الخيال في العديد من الصور والمستويات إلى أن يصبح الوعي بالحقيقة وعياً حسياً خيالياً أو خيالياً حسياً .

فالحس عندة يسجل أحداثاً تجرى من حولة ، وتدخل هذه الأحداث في تركيب الحيال والأحلام كما إنه يمكن أن ينتقل من الحلم أو الخيال إلى الحقيقة التي تقع في الحيال والأحلام كما إنه يمكن أن ينتقل من الحلم أو الخيال إلى الحقيقة التي تقع في الحارج وهي حاله من حالات الشعور المتبادل أو الرعى البديل Evans Hilary أن of Consciousness" بحوثة عن تعاقب حالات الرعى. كما أنها حاله من حالات الوعى التي يتضافر فيها الخارج مع الداخل , Inner and Outer كي يصبح الرعى فائقاً متعالباً trans الخارج مع الداخل , عمر دوابت " tran cendence وابلفين أندول" E. Underhill (وابلفين أندول" E. Underhill (الخارج في الحالم والخارج في الحقيقة لا يمكن تصور أبعادها إلا عندما يصبح الظاهر والباطن أو الداخل والخارج في الانسان المتصوف وحدة واحدة .

وتجدر الأشاره هنا إلى أن الغزالى كان قد سبق وقدم دراسة وافية عن قوة الأدراك الباطنى وخواصها وكيفية عملها وأماكن تواجدها فى الإنسان فهو يذكر أن أول مراتب الأدراك " الحس" ثم " الخيال " فى المرتبة الثانية ثم : الوهم " فى لثالثة" والعقل " فى الرابعة فيقول مشيراً إلى هذه القوى " القوة الأولى انما هى الحس فأنه يجرد نوعا من التجريد إذا لا تحل فى الحاس تلك الصورة بل مثال منها ... والمرتبة الثانية إدراك الخيال وتجريد أتم قليلاً وأبلغ تحصيلا فأنه لا يحتاج إلى المشاخدة بل يدرك مع الغيبوية تلك اللحواق والغواشى من الكم والكيف وغير ذلك ، المرتبة الثالثة

<sup>(</sup>١) الجيلي. ج٢ ، ص ٣٣.

<sup>(2)</sup> Evans Hilary, A; yerenate States of Consciousness, Great Brain, 1989, p. 34

<sup>(3)</sup> John White, What is Enilghtement? London 1984, 44 - 75.

الوهم وتجريدة أتم وأكمل مما سبق المرتبة الرابعة إدراك العقل وذلك هو التجريد الكامل عن كل غاشية وجميع لواحق الأجسام بل إدراكة منزه عن أن يحوم به لواحق الأجسام من الكم والكيف وجميع الأعراض الجسمية (١).

# ثالثًا - الخيال أصل العوالم،

ويتوسع "أبن عربي" وتلاميذته في معنى الخيال كما لاحظنا بحيث يجعل منه المحضرة التي تظهر فيها المقائق الوجودية في صورة رمزية لذلك لم يتردد في القول بأن حباتنا كلها من الأحلام (٢). بل يصل إلى حد الأعتقاد بأن الكون كلة خيال في خيال والعالم متوهم له وجود حقيقي (٢). ويتحدث أبن عربي في مواضع كثيرة من فصوصة عن المعنى المقصود من الخيال الوحودي فينظر إلى العالم بإعتبارة صورة الحق في المرآه، أو أنها ظل الله لقولة أعلم أن المقول علية "سرى الحق" أو مسمى العالم كالظل للشخص .. وهو ظل الله (٤).

ويظهر الخيال باعتبارة أوسع الحضرات كما قدمنا ذلك أنه الحضرة التي تقبل كل شبئ حتى لو كان المحال الذي لا يتصور وجوده يقول " فما أوسع حضرة الخيال، وفيها يظهر وجود المحال بل لا يظهر فيها على التحقيق إلا وجود المحال" (٥).

وينظر ابن عربى إلى الخيال باعتباره قوه يتصرف بها الحق فى المعلومات ونراه يتحدث عن " الخيال الإلهى" على أنه الوسيلة التى بها تنتقل المعقولات إلى المحسوسات عن طريق التجلى الإلهى فى هذا الوسيط المسمى خيالاً لذلك ينتقل الخلق فى هذه النظرية من خلق من عدم ؛ إلى خلق من خيال عند ابن عربى أو ارتسام علمى (٦) عند صدر الدين القونوى"، ثم الجيلى" : فالعالم عندهم فى صورة مثل

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي ، معارج القدس ، مكتبة الجندي القاهرة، ص ٦٦، ٦٧.

 <sup>(</sup>۲) نصوص الحكم، ج۲، ص ۱۰۵.
 (۳) نصوص الحكم، ج۲ ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>٤) نصوص الحكم، ج.٢ ، ص.١٠٨ (٥) الفتوحات الملكية ج.٢ ص. ٢١٢.

<sup>(</sup>٦) الفكوك ، ص ٦١.

منصوبة ، أو ارتسام علمى أزلى، فالحضرة الوجودية أنما هى حضرة الخيال ثم تقسم ما تراه محسوس ومتخيل ، والكل متخيل (١).

وهكفا يكون العالم بما فيه أحلام، ولكنها أحلام يجب ردها إلى حقائقها وظلال يجب ردها إلى أصولها. يقول الدكتور أبو العلا عفيفى" فعالم الظاهر اذن كله خيال بهذا المعنى يجب تأويلة كما تؤل أحلام النائمين،أما العالم الباطن أو عالم الحقيقة فليس في متناولُ الحس ويدركه الذوق أو الكشف الصوفى في حال الفناء" (٢).

ونحن نتصور أن لحظة الكشف وهى تلك اللحظة الاشراقة تتطوى فى ثناياها كل أزل وكل لا نهاية فليس هناك شيئ خارج تلك اللحظى اللازمانية أعنى تلك الرؤية الحاطفة التى لا نهاية فليس هناك شيئ على الرجود بأسرة ولذا لا يمكن أن يمكون ثمة غير بالقياس اليها. وتبعا لذلك لا يمكن أن يمكون هناك عالما قائما على المكان والزمات لذلك فان النظام الألهى هو الحقيقة الوحيدة فى حين أن النظام الطبيعى (الأنسان والمكن والعالم إلا أن الصوفى عندما يهبط من اللحظة الأزلية إلى أنكرو حقيقة الزمان والمكان والعالم إلا أن الصوفى عندما يهبط من اللحظة الأزلية إلى عالم الزمان والمكان فأنه يعود ولا يقوى على انكار كون هذه الأشياء موجوده، ولأنه يجعل من هذه الأشياء مجرد أشباح وظلال، كما يزداد إحساسة بذكريات الحقيقة الأزلية بدا له العالم أكثر اتصافا بذلك الطابع الوهى ولما كان الصوفى يحي فى كلا العالمين، عالم اللاتهائية والعالم المتناهيي، أي بين النظامين الطبيعي والألهي (٣) فأنه كثيراً ما يقع فى التناقض فعندما يكون فى العالم الألهى الأزلى لا يكون ثمة نظام طبيعى وعندما يكون فى العالم الألهى منفصل أحبانا عن العالم الألهى ، وهذا هر التفسير الدقيق لما يتصورة الصوفية من أن العالم وهم وخيال .

<sup>(</sup>١) الفتوجات الملكية، جـ٣، ص ٥٢٥، ٤٧٠.

<sup>(</sup>٢) نصوص الحكم، جد ٢، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) راجم ولترستيس، و الزمان والأزل ترجمة الدكتور زكريا إبراهيم ، طبعة بيروت ١٩٦٧م، ص

#### النتائج،

من الملاحظ على هذه الأنجاهات الصوفية النفسية المتفلسفة أنها ترى أن حركة المخيلة تزداد أثناء النوم ، بل هى نظر إلى النوم على أنه لون من ألوان الموت والبقظة شكل من أشكال البعث لقرله جل شأنه « هو الذي يتوفاكم باليل يعلم ما جودتم بالنهار شم يبعثكم فية ليقضى أجل مسمى ثم إلية صرجعكم ثم ينبءكم بما كنتم تعلمون» (١).

وقوله جل شانه « الله يتوفى الأنفس دين موتها والتى لم أمت فى منازمها فيجسك التى قضى عليها الهوت ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى» (<sup>٢)</sup>.

ولأن النفس تكون متجردة من الجسد حين النوم ولأن أعلى درجة من درجات تجريدها هو الموت، فان حركة المخيلة فى وقت النوم تكون متجردة من سلطان الحواس وكذلك لاتكون خاضعة لسلطان القوة المفكرة وفى هذه الحالة يرى ابن سينا أن المخيلة تكون قادرة على التصور وتركبب الصور تفصيلها كما تريد وبأى مقدار وعدد تريد (<sup>٣)</sup>. كما تكون لها القدرة على التصرف فى الصور التى صنعتها الحواس حال اليقظة، أو فيما ألقوه المفكرة من صور قبيل النوم، أو فى المعانى المودعه فى الذاكرة (أ

ولا يتوقف الأمر فى حدوث الرؤى على ما ينجم ع آثار الحس ، أو عن المعانى المودعة فى الذاكرة والمثيرات التى تترك آثازها على الفكر حال اليقظة بل تكون الرؤى عن اتصال بالعقل الفعال. وهذا الاتصال يفتح قناه تصل بين الخيال البشرى والعلم الالهى تجعل صاحبها قريب من مرتبة الأنبياء (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآيه. ٦٠ (٢) سورة الزمي الآية ٤٢.

<sup>(</sup>٣) رسالة ابن سينا في تفسير الرؤيا ، نشر محمد عبد الحميد خان، حيدر آباد الدكن، ص ٢٨٢.

 <sup>(4)</sup> راجع كتاب ابن رشد الحاس والمحسوس ملحق بكتاب الدكتور/ عبد الرحمن بدرى عن تحقيق له
 عن النفس عند أرسطو طاليس مكتبة النهضة، القاهرة، ١٩٥٤م ص ٢٣٦، ٢٣٨، ٢٨٩

<sup>(</sup>٥) الحاس والمحسوس، ص ٢٢٨.

الأأن هذا الصفاء . وهذا النقاء الذي يمنح القوة المتخيلة القدرة على أن تفتح كيف أن "ابن عربى" و "القونوى" يستنزلون الأرواح ويستحضرون أصحابها ويتوهمون كيف أن "ابن عربى" و "القونوى" يستنزلون الأرواح ويستحضرون أصحابها ويتوهمون مخاطبتهم بل هم يقطعون بقيام هذا الحوار والخطاب كذلك لاحظنا كيف يتحدثون عن مشاهد مثالية وتجليات الهية يشاهدون فيها مشاهد مقدسة أثناء اليقطة ولقد لمس كل من " ابن سيننا" والفارابي" مدى ما يمكن أن يكون لهذه القوة المتخيلة من آثار ومشاهدات لا تقل قداسة عما يشاهده النائم في الرؤيا المنامية يقول ابن سينا وقد يتفق في بعض الناس أن تخلق فية القوة المتخيلة شديدة غالبة حتى أنها لا تستولى عليها الحواس ، ولا تعصيها المصورة، وتكون النفس أيضا قريه لا يبطل التفاتها الى العقل وما قبل العقل انصابها الى الحواس فهزلاء يكون لهم في البقطة ما يكون لفيرهم في المنام... وكثيراً ما يرون الشئ بحاله، وكثيراً ما يتخيل لهم مثاله للسبب الذي يتخيل للناتم.. وكثيراً ما يتمثل لهم شبح ويتخيلون أن ما يدركونه خطاب من ذلك الشبح بألفاظ مسبوعه تحفظ وتتلى، وهذه هي النبرة الخاصة بالقرة المتخيلة (۱۰).

فاذا لاحظنا أن القونوى يقرر ضرورة سلامة تاعقل وخلو النفس عن وساوس الشيطان فان هذا يكون ضروبا لبعض الخيال عما يصيبة من تفكك في حالات المرض والاضطراب العقلى، ذلك أن أصحاب العقول المضطرية قد يشاهدون خيالات أو صورا محسوسة لا نسبة لها إلى المحسوس لكنها تبدو أمامها حقيقة بسبب انحلال مخيلاتهم عن رباط القرة الناطقة وخروجها عن سلطانها لضعف هذه القوه فيهم (٢). الذي يوهم صاحبة بأنه على علاقة حقيقة بما يشاهدة من خيالات وأوهام لا أصل لها ، بل قد تكون أوهام شيطانية كما يذكر وليم جميز W. JAMES).

<sup>(1)</sup> النفس ص ، الحاس والمحسوس ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) رساله في تفسير الرؤيا ص ٢٨٥

<sup>(3)</sup> The Varieties of Religious Experience, P 372, 373.

ومن النتائج التى تترتب على هذا الاتجاه أيضا أن للناس جميعا حظ مشترك من الرؤى الا تكون لدى الصوفى والمندين رؤى نقية خالصة تمثيل صورة أصلها فى العلم الالهى كما الرؤيا قد تحدث نتيجه زتصالات قبلية غامضة تثير فى الانسان حاسة غريبة تنتقل الخيال الى مجرى آخر هو موضوع الرؤيا وكأغا هناك أحداث ومثيرات تسدعى صورا وخيلات من كل جنس بحسب الاستعدادات والعادة والخلق، وهذه الخواطر تكون لأسباب تعن للنفس... ويكون أكثر ما تفعلة أن تشغل التخيل بجنس غير مناسب لما كان فيه (١).

وينظر بعض الباحثين الى هذا النوع من الخيال على أنه فى جانب منه أقرب ما يكون الى الخيال الثانوى الذى لاحظة "كولبردج" (٢) فى القوة العليا على تمثيل الأشياء فهو يتخذ ماده عملة بما يصدر عن القوة الحبوية، والعامل الأول فى كل إدراك إنسان ثم يحولها إلى تعليم بمثابة تجسيم للافكار التجريدية والخواطر النفسية كل التى هى أصلها مدركات عقلية محضة.

والغريب أن؛ ابن عربى" يوضع الى مدى كان قوى الخيال فيقول" لقد بلغ بى قوه الخيال أن كان حبى يجسد لى محبوبى من خارج عينى، كما كان يجسد جبريل لرسرل الله كان خبى أقدر أنظر اليه ويخاطبنى وأصغى اليه وأفهم عنة (٣).

ومما يحير الباحث أن ابن عربى استطاع أن يجعل من الخيال حقيقة ومن الوهم أحداث تقع فى المكان والزمان بل نراه يخاطب محبويه وعتنع عن الطعام الا أن يتناول معه طعامة. وكان يسمع الحبيب الذى استدعاه خيالاً يقول له تأكل وتتركنى بل يقول - " وكان لا يبرح نصب عينى فى قيامى وقعودى وحركتى وسكونى (14).

<sup>(</sup>١) النفس، ص ١٥٥

 <sup>(</sup>۲) عبد القتاح السيد الدماصى (الدكتور) الحب الالهي في شعر محيى الدين بن عربى القاهرة ۱۹۸۳، ص ۱۹۸۲.

<sup>(</sup>٣) الفتوحات الملكية ، جـ٢ ص ٤٢٩.

 <sup>(4)</sup> يتقله الدكتور عبد الفتاح الدماصي عن كتاب التراجم من رسائل ابن عربي، راجع الحب الالهي عند ابن عربي، ص ١١٣٠.

وعلى هذا النحو تبدو دراسات المسلمين عن قوى الادراك الباطن والخيال أسبق من الدراسات المعاصرة بل هى فى العديد من جوانبها أعمق منها، فإلى جانب دراستها ألتى تنظر الى هذه القوى باعتبارها قوى نفسية فإنهم أيضا يجعلون منها حالات من الوعى المتبادل، وينظرون الى الخيال على أنه حاسة كونية كما يقول "نيدل مان . "Asense of the cosmos"

وفى رأينًا هذه الدراسات لا تقل أهميه عما قدمه ربوت Ribot ، ودوجاس Dugas ودرجاس والخيال (۲).

<sup>(1)</sup> Jacob Needleman, A. Sense of the Cosmos, PP, I to 10.

# الفصلل السابح

المشيئة الالمية

ومفهوم الحرية والحتمية

# المشيئة الالهية ومفهوم الحرية والحتمية في التصوف الإسلامي

# ۱ - تَمهيد

مشكلة الحرية من المشكلات المتعاظمة في الفكر الاسلامي، وهي الي جانب ذلك مشكلة متعددة الجوانب مثيرة للبحث على مر العصور ولذلك تبدو متجددة دائما.

والباحث هنا يحاول أن ينظر اليها من زاوية جديدة على البحث لم تنل حظها من الدراسة الوافية. ومع ذلك فهو يضع في اعتباره أن بحوثا قصيرة من هذا النوع لا يمكن أن تحيط بكافة جوانب المشكلة وحسبنا أن تكون الزاوية التي نقدم من خلالها البحث جديرة بالنظر.

واذا كانت مشكلة الحرية قد شغلت التكلمين المسلمين فاستدعت عند بحثها القول بالجبرية وبالضرورة وبالقضاء والقدر، بل كان البحث في هذا المجال مثار إختلاف وتناقض الغرق الاسلامية، وكان النظر البها أساسا ينصب على الفعل في جانبه البشري من حيث هو طاعة أو معصية بما يترتب على ذلك من ثواب وعقاب . كنتيجة ضرورية الإنجهامات الفكرية التي تراوح القول فيما أخذت به بين القول بالجبرية المطلقة كما هو الحال عند "جهم بن صفوان" الذي ذهب الى أبعد مدى في القول بالجبرية الصارمة بالقول بالجبرية المائقة أو بحرية الإرادة والفعل. والمعتزلة هم الذين اعتقدوا بأن العاقل يميز بين مقدوره وبين ما ليس بمقدوره وبدرك الفرق بين حركاته الإرادية وأحواله التي لا التدار له عليها.

ثم موقف "الأشاعرة" (١) الذي يتمثل في القول بالكسب. وارجاع الحوادث كلها الى قدرة الله تعالى، والقول بأن كل مقدور لقادر فالله تعالى قادر عليه وهو مخترعه

 <sup>(</sup>١) محمد عاطف العراقي (الدكتور)، مشكلة الحرية في الفكر الاسلامي، بحث في كتاب دراسات فلسفية، اشراف الدكتور عثمان أمين، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٧٤م، ص١٩٣٠، ١٩٥٠ كذلك يراجع الارشاد للجويني، ص٢٠٢، ٢٠٣، ٢٠٠٨.

ومنشؤه.. وأن كل واحد من الفعلين الاضطرارى والاختيارى واقع بقدرة الله تعالى وكأن الأشاعرة يعودون الى القول بالجبرية التى قال بها "جهم بن صغوان" وكأن المعتزلة يقولون بالضرورة التى تنبع من استحالة أن يكون الإنسان مجبرا على الفعل ثم يشاب عليه أو يعاقب .

كانت كل هذه المواقف حاضرة فى مجال رؤية الباحث وهو يتناول هذا المرضوع لذلك راح ينقب عن زاوية جديدة عند متفلسفة الصوفية المسلمين فجاء اتجاه البحث من أعلى وابتداء من المشيئة الإلهية وكذلك الإرادة المتعلقة بها، وبالتالى سنكون بازاء نظرية فى المشيئة والإرادة عندما نتحدث عن علاقة الله بالكون وبخلق أفعال الإنسان، كما سنكون بإزاء نظرية فى الحتمية عندما نكون بصدد بحث القوانين الكونية، وسوف نلاحظ أن البحث فى العلاقات السببية بين الظواهر المضطردة لا يخرج الانسان بأفعاله عن هذه العلاقة فالانسان باعتباره حلقة من حلقات الكون وظاهرة من ظواهره يخضع فى كل ما يصدر عنه الى التدبير الالهى، ويبقى الإختيار المتاح له إختيارا فى مجال ما يظهر بالإرادة الالهية لا فى مجال ما سبقت به المشيئة.

لذلك نجد أنفسنا بازاء مصطلحات يستخدمها متفلسفة الصوفية للتعبير عما يشعرون به من حرية محتومة أو إختبار مختار، أو تدبير مدبر، وهذه المصطلحات هي من أمثال المشبئة الالهية أو الغيب المطلق أو باطن الغيب أو التكوين وهي المصطلحات التي تدل على ما سبق به العلم الالهي أزلا.

وكذلك الإرادة أو التكليف أو ظاهر الغيب أو الوجود وهى المصطلحات التى تشير إلى ما ظهر فى الكون من الغيب مخصصا بحكم الإرادة أو بحكم الاستجابة لأمر الابجاد "كن" أو بحكم الطاعة الذى تخضع له الأكوان لقوله تعالى: "أنها قولنا لشيئ أذا أردناه أن نقول له كن فيكون" (١٠).

١١) سورة النحل ، الآية ، ٤ .

وقوله جل شأنه في مخاطبة السمارات والأرض "انتيا طهما أه كرها، قالتا أتينا طائعين" (١).

من اللاقت حقا أن يشهد الانسان إضطراد الحوادث في الكون ووقوعها دائما على نفس النحو إذا بقبت نفس الظروف المعيطة ثابتة، وهذا القانون يعمل بانتظام ودون أن يعدل مساره مطلقا. الا أن تقضى الإرادة الالهية با شاء الله من تغيير سبق به العلم الالهي،

والقرآن الكريم يؤيد موقف اضطراد الحوادث، كما يرجعها الى القدرة الالهية، فالأمر الالهى هو المعنى بالايجاد والتوجيه والحركة والنمو والذبول، والميلاد والفناء، لقوله جل شأنه "اما أصابكم عن القوله جل شأنه "اما أصابكم عن مصيبة فى الأرض ولا فى أنغسكم الا فى كتاب عن قبل أن نبواها". (٣)

وسوف نتعرض لدراسة هذه الاتجاهات من خلال منظور المتصوفة الذين يضعون الحرية البشرية في نطاق الحرية الالهية المطلقة، وينظرون الى القوانين الكونية في نطاق العناية الالهية التى تفترض حتمية صارمة في الطبيعة تمكن الانسان من اكتشاف قوانينها باستمرار وباضطراد وبانتظام. عما لا يترك مجالا لدعاة النزعة الطبيعية الذين يفترضون أن الطبيعة فاعلة وأن القوانين الكونية غير حتمية وأن الانسان مخترعها وليس مكتشفا لها.

### ٢ - بين المشيئة والإرادة،

فى محاولة لفهم الوجود وعلاقة الله بالعالم بفرق الصوفية بين "المشيئة" و "الإرادة" من حيث المعنى الإصطلاحى على اعتبار أن العلم الالهى فى جانبه الغببى عشل المشيئة الالهية وفى جانبه العينى عشل الإرادة .

<sup>(</sup>١) سورة فصلت ، الآبة ١١ .

<sup>(</sup>٢) سورة القمر ، الآية ٤٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد ، الآية ٢٢ .

ويسير على هذا الاتجاه الصونى المتفلسف "محيى الدين بن عربى" (١) الذى يفرق بين المشيئة الإرادة فيفهم من المشيئة الوجود بأسره ما ظهر منه وما لم يظهر عا استأثر به الحق في غيبة في حين أن الإرادة هي النسبة الالهية التي خصصت شطرا من الفيب بالظهور. وهنا وعلى مستوى الإرادة ببرز الإختيار باعتباره ليس إختيارا بل "رادة" خصصت قسما من الغيب بالظهور. فالمشيئة الالوهية في شمولها للوجود لا إختيار فيها طبقا لهذا المفهوم، وأما الإختيار فيبرز على مستوى الظهور ليتحد بالارادة لأن مرصوعها واحد .(١)

ويؤكد "محيى الدين بن عربى" على أن الإرادة أو الحكم الإرادى هو الذى يختص بابراز المعلومات من غيبها فى المشيئة على ما هى عليه دوغًا إختيار، فهو سبحانه مريد غير مختار لذلك يقول الشيخ الأكبر "أقول بالحكم الارادى لكنى لا أقول بالختيار" (٣).

ولما كانت الحربة الالهية أمر لا يقبل الجدل عند كافة المسلمين، وهو كذلك عند علماء الكلام والمتصوفة فهو جل شأنه "يخلق ما يشاء ويختار" (<sup>4)</sup>فهر مختار في الأشياء متصرف فيها بحكم إختبار المشيئة الصادرة لا عن ضرورة، أو كما يقول الجيلي "فاعلم أن الإرادة الالهية المخصصة للمخلوقات على كل حالة وهيئة صادرة من غير علة ولا سبب بل محض إختبار الهي لأنها- أعنى الإرادة- حكم من أحكام العظمة ووصف من أوصاف الآلوهية" (<sup>6)</sup>.

 <sup>(</sup>١) راجع محيى الدين بن عربى، الفتوحات اللكية، تحقيق د. ابراهيم مدكور، الهينة العامة للكتاب
 ١٩٧٤ م. السفر الأول، ص ١٩٨٨.

 <sup>(</sup>٢) راجع المعجم الصوفى للدكتوره / سعادة الحكيم نشرة دندرة، بيروت، ١٩٨١م مادة الإختيار.
 ص٩٩٤٠ .

 <sup>(</sup>٣) الفتوحات الملكية، السفر الأول، ص ١٩٨٨. والمشيئة الإرادة معنيان مترادفان لغويا. راجع الفيرونادي، القاموس المعيط، ج١، ص١٠٥ عقول- "شته... مشيئة... إرادته".

<sup>(1)</sup> سررة القصص، الآية ٦٨ .

 <sup>(</sup>٥) عبد الكريم الجبلى، الانسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، طبعة مصطفى الحلبى، القاهرة.
 ١٩٧٠م، جدا، ص٨١.

وبرى " الجيلى" أن " ابن عربي " خرج خروجا غير مألوف على هذا الرأى وراح ينفي إمكانية أن يكون الله مختارا ويقرر أنه مريد غير مختار (١١) وكأنها أراد الن عربى أن تكون الحبرية هي الأصل الذي ينطلق منه الفعل الالهي على اعتبار أن الإختيار نقص في العلم الالهي، وكذلك تكون الجيرية الصارمة صفة الفعل الإنساني لأنها من وجهة نظره متفقة مع ثبوت كل شئ في العلم الالهي الأزلى. ومع ذلك فان "ابن عربي" شأنه شأن غيره من الصوفية لم ينف الإختيار ليقع في جبرية على ما أظن ولكن مفهوم الجبرية الظاهر في أقوال "ابن عربي" راجع الى اعتقاده أن المشيئة الإلهية واحدة، وأما تعلقها بالعالم فلا يوقعها في جبرية تحكمها أعيان المكنات، فالإرادة الالهية متعلقة بالعلم الالهي الذي يتبع المعلوم بدوره، والمعلوم ثابت في العلم الالهي كما قدمنا، فإذا جاءت الأرادة الألهبية بحكم على ممكن من الممكنات فإنها تحكمه عا بوافق ما جاء في العلم لا بما يخالفه، وهذه قاعدة منطقية في تصور "ابن عربي" من القائلين بحرية الإرادة الالهية فان ذلك راجع الى أن النظر الى الإختيار من المنظور البشري هو تردد بين أمرين كل منهما ممكن الوقوع، والله جل شأنه لا يتردد فيما يأمر به ويريده ذلك أنه علمه أزلا، وأمر به على نحو ما علمه وثبت في علمه، اذن فالإختيار عند "ابن عربي" ليس إنتقاء بين عكنات بل هو إرادة الله نفسها. (٢)

ولا شك أن نظرية ابن عربى" ومدرسته فى "الإختيار" (٣)، "والمشيئة" ترتبط هنا بنظرية "الأعيان الثابتة" وما عرف عندهم بشيئة الثبوت أو الإرتسام. وهى كلها مصطلحات تشير الى أن صورة معلومية كل شئ فى علم الحق أزلا وأبدا على ونبرة واحدة ثابتة غير متبدلة ولا متغيرة كما لا يتجدد له سبحانه بها علم، ولا يحدث فيها حكم لنزاهته من قيام الحوادث به وتقديس جنابه عن تجدد علمه لشيئ لم يكن معلوما

<sup>(</sup>١) سعاد الحكيم، المعجم الصوفي مادة "مختار"، ص ٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) راجع قصوص الحكم، شرح الدكتور أبو العلا عفيفي، القاهرة، ١٩٢٢، ج١، ص ١١٥، ١١٦٠

 <sup>(</sup>٣) ينسب الأستاد الدكتور أبر العلا عفيفي إلى : ابن عربي" القول بجبرية بخضع لها الكون والانسان وحتى في الإعتقادات والطاعات والمعاصى. راجع ص١٥٨ من التعليق على فصوص المكم.

له تماما قبل ذلك، بل إيجاد بمقدرته التابعة لإرادته بعد علمه السابق الأزلى الظاهر حكم تخصيصه بالإرادة الموصوفة بالتخصيص .<sup>(١)</sup>

وابن عربى عندما ينسب الإختيار الى الجناب الإلهى إنما ينسبه له من حيث ما هو الممكن عليه لا من حيث ما هو الحق عليه، ذلك أن الإختيار يتعارض وأحدية المسئة .(1)

وهكذا يبقى "ابن عربى" المشيئة الالهية بعيدا عن دائرة الترجيح، لأن الترجيح يقتضى مُرجع ومُرجَع، والله هو المرجع لذاته، فالمشيئة أحدية الإختيار ولهذا لا يعقل فيها المكن أبدا". وهر يعبر عن ذلك شعرا بقوله:

والحق ليس له إلا مشيشة وحيدة العين لا شرك بشنيها الإختيار محال فرضه فإذا أتى فحكمته الامكان تدريها (٣)

وليس هذا المعنى ببعيد عما يقرره "الجيلى" نفسه، الذي لم يحسن فهم "ابن عربي" في هذه النقطة فهو يقول:

ان الإرادة أول السعطفات كانت لنا وله من النفحات لولا ارادته التعرف لم يكن للكنز إبراز من الخفيات فلذلك المعنى تقدم حكمها عن سائر الأوصاف والنسيات (1)

فهو هنا بشير الى أن الإرادة صفة تجلى علم الحق على حسب المقتضى الذاتى وهى تخصيص الحق تعالى لمعلوماته بالرجود على حسب ما اقتضاه العلم.

<sup>(</sup>١) صدر الدين القونري، النفحات الالهية، مخطوطة يوسف أغا، تركيا رقم ١/٦/٥٤٦٨ - ١٩٧٧ . ويراجع الأعيان الثابتة في مذهب ابن عربي والمعدومات في مذهب المعزلة، مقال الدكتور أبو العلام عفيفي المنشود في الكتاب التذكاري عن محيى الدين بن عربي في الذكري المتوية الثامنة لوفاته القامرة ١٩٦٩م، ص ٢٠١٩ .

<sup>(</sup>٢) راجع الفتوحات المكية، السفر الثالث، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) الفتوحات، السفر الثالث، ص ٣٥٦ .

<sup>(</sup>٤) الانسان الكامل، ج١، ص ٨٠.

ونحن نرى "الجيلى" يسلك نفس مسلك" ابن عربى" حين يجعل من صفة الإمكان أمرا يلحق بالإرادة حين تختص بالخلق، إلا أنه ينزهها عن الحدوث عندما تتعلق بشببتها الى الحق. فالقدم صفة الإرادة عندما تكون إرادة القديم الأزلى، والحدث صفتها عندما تنسب الى إرادة البشر. يقول الجيلى "لكن لما نسبت- يقصد الإرادة إلينا كان الحدوث اللازم لنا لازما لوصفنا، فقلنا بأن الإرادة مخلوقة يعنى إرادتنا والا فهى بنسبتها الى الله تعالى عين الإرادة القديمة التى هى له، وما منعناها من ابراز الأشيا، على حسب مطلوبها إلا لنسبتها البنا، وهذه النسبة هى المخلوقة فاذا ارتفعت النسبة التى لها إلينا ونسبت الى الحق على ما هى عليه إنفعات بها الأشيا، فافهم، كما أن وجدنا بنسبته الينا مخلوق وبنسبته الى الله قديم" (١٠).

واذ نصل الى الاتفاق بين الجيلى وابن عربى من حيث اطلاق الإوادة الالهية وحريتها نجد ابن عربى في الفتوحات متحرجا من مصطلع "الإختيار" لما قد يوحى به من نقص يجوز على المختار فيعمد الى استخدام مصطلع آخر هو "الحكم الإرادى"، كما قدمنا لأنه لا خطاب بالإختيار من وجهة نظره إغا ورد من حيث النظر الى الممكن معرى عن علته وسببيته. فلا يمكن أن نشتم من كلام "ابن عربى" (٢) جبرية مفروضة على الله صور أننا أمام ضرورة صارمة بخضع لها الفعل ٢٠١من مخلوقاته كما لا يمكن أن نت الالهي كما هو الحال في فكر ليبتنز "Leibnitz" الذي قال بالضرورة وعاد بها الى الله والذي اعتقد أن الله لو شاء أن يغير في كونه فانه سيكون أمام إحراجية، اذ لو لم يتقن التغيير، وإذا لم يكن التغيير دقيقا للغاية فان العقد ينفرط ذلك أن الكون حلقات تعتمد بعضها على البعض والعبث بحلقة يوجب تغيير الأخرى، وهر أمر لم يقل به "ابن عربي" ولا يجوز أن ينسب اليه.

<sup>(</sup>١) النسان الكامل ، ج١ ، ص ٨٠ .

<sup>(</sup>٢) الفتوحات المكية ، السفر الأول ، ص ١٩٨ .

<sup>(3)</sup> Leibnitz, Discours Metaphysique Necessite Logique et Necessite Morale, Cite Par Andre Verges, Histoire de philosophes.

راجع أيضاً هنري أبو خاطر، في الحتمية والجبرية والحر.". بيروت ١٩٨١م ، ص ٣٩ .

### ٣ - بن الأمر الالهي والشيئة ،

لا يكن أن يغيب عن "ابن عربى" وغيره من الصوفية المسلمين قرله تعالى "يدبر الأسر سن السماء الى الأرض ثم يعرج اليه في يبوم كان سقداره الف سنة مما تعدون. (١١)، ولا قوله " انما اسره اذا اراد شيئا أن يقول له كن فيكون "(١١). رقرله " وسن آياته أن تقوم السماء والأرض باسره" (٣). وقوله جل شأنه " لله الأسر سن قبل و سن بعد ١١١١٠٠٠.

وهذا ما دفع ابن عربى الى تفسير إختيار الانسان لفعل الشر أو المعصية باعتباره جهلا بما جاء أزلا فى العلم وما حوته المشيئة الالهية أو ما دون وارتسم فى عرصة الثبوت باعتبار المشيئة هى الغيب المطلق. وهو لهذا يرى لكل فعل جانبين. وأحد هذين الجانبين هو ما خفى أو غاب فى غيب الهوية أو فى العلم الالهى الذى لا يطلع عليه بشر. وأما ما ظهر من الغيب فهو ما جاء بالأمر الالهى الذى لا يخالف إرادته.

وأمر الحق يبلغ الى خلفه على ألسنة المبلغين عندما يريد الحق ذلك. وأوامر الحق إذا وردت على ألسنة المبلغين فهى صيغة الأوامر نفسها، وصيغة الأمر قابلة للعصيان أما حقيقة الأمر فغير قابلة للعصيان، فاذا قيل مثلا وكيف عصى آدم ربه عندما أكل من الشجرة التى حرم الله ؟ فان الرد على ذلك قائم عند "ابن عربي" في اعتقاده بأن صدور الأمر الالهي إذا كان بصيغة "الملك" بعني في جانبه التكليفي، فالأمر الالهي اذا خولف هنا فليس الا الأمر بالواسطة لا الأمر التكويني "فما خالف الله أحد قط في

<sup>(</sup>١) سورة السجدة ، الآية ٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة يس ، الآية ٨٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الروم ، الآية ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الروم ، الآية ٤ .

يستعمل "أبن عربي" مصطلحات الأمر التكويني والأمر التكليفي أشارة إلى الأمر عندما يكون مشيئة ثم عندما يكون إرادة وهو يستعمل كذلك مصطلحى "الأمر الحلي" والأمر الجلي" كمترادفات للأمر التكويني والأمر التكليفي. رابع الفترحات المكية، السفر الرابع ، ص ٣٥٠:

جميع ما يفعله من حيث أمر المشيئة، فوقعت المخالفة من حيث أمر الواسطة" (١٠).

ويقول ابن عربى أيضا "أوامر الحق مسموعة مطاعة الى قيام الساعة، لكن الأوامر الخفية لا الأوامر الجلية فان شرعه عن أمره وما قدره كل سامع حق قدره فلما جهل عصى نهيه وأمره" (٢).

ولعلنا نلاحظ الآن كيف يجيب "ابن عربى" على السؤال القائل هل يكن أن يعصى الأمر الالهيء؟ ثم هل يكن أن يخرج عن فعل الإرادة؟.

والأمر الالهى لا يخالف الإرادة لأنها داخلة فى حده وحقيقته وأما وقوع فعل المعصية فهو ليس مخالفة للإرادة واغا هو مخالفة للتكليف، ومع ذلك برى "ابن عربى" أن الله يمكن أن يأمر با لا يريد وقوعه. فالنبى أو المبلغ عندما يؤمر بابلاغ الأمر الإلهى لا يدرى هل أمر بما يوافق الإرادة أو بما يخالفها، ولا بعرف أحد حكم الإرادة الا بعد وقوع المراد. (٣)

والسؤال الآن هل تخالف الإرادة العلم، وهل يريد الله شئ لا بعلمه؟.

الواقع أنه لا تناقض عند "ابن عربى" بين الأمر والإرادة"، وانما التناقض بين الأمر وما أعطاء العلم التابع للمعلوم. والله فعال لما يريد، وهو لا يريد الا ما هو عليه العلم، وأما كيف يقر العصيان؟

فان الأمر التكليفي عندما يقع في قلب الانسان فانه تتكون في هذا القلب إما مقاومة للأمر وإما طاعة. فان تكونت في القلب الإباية كان مخذولا وكان خذلانه منه، والا فالأمر عكس ذلك اذا صادف قبولا. ويفسر "ابن عربي" هذا الأمر بقوله "ومالنا

<sup>(</sup>١) فصوص الحكم ، جدا ، ص ١٦٥ .

<sup>(</sup>٢) الفتوحات، جـ ٤ ، ص ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٣) الفتوحات المكية ، جد ٤ ، ص ١٢٨ .

ويخالف المعتزلة هذا الرأى لأنهم يرون أن الله لا يجوز أن يأمر بما لا يريد وقوعه. كما لا يجوز أن يضاف البه الشر أو الظلم لأنه لو خلق الظلم لكان ظالماً. يراجع في هذا جميل صلبيا (الدكتور)، تاريخ الفلسفة العربية. بيروت ١٩٨١ ، ص ٣٥٤ .

من الأمر الالهى عند صاحب هذا النظر أن يهئ محله بالإنتظار فاذا جاء الامر الإلهى الذى يأتى بالتكوين بلا واسطة فينظر أثره فى قلبه أولا فإن وجد الإباية قد تكونت فى قلبه فيعلم أنه مخذول وأن خذلاته منه لأنه على هذه الصورة فى حضرة ثبوت عينة التى فى العلم الإلهى، وان وجد غير ذلك وهر القبول فكذلك أيضا فلا نزال نراقب حكم العلم فينا من الحق حتى نعلم ما كنا فيه فإنه لا يحكم فينا إلا بنا... ومن كان هذا حاله فى مراقبته وإن وقع منه خلاف ما أمر به فانه لا يضره ولا ينقصه عند الله، فإن المراد قد حصل وهو المراقبة لله فى تكوينه (١)

ولقد إستفاد "ابن عربي" من النظر والتدبر فيما جاء في القرآن الكريم متعلقا بالمشيئة الإرادة. ونحن واجدون بعض التمبيز بين "المشيئة" و " الإرادة" وان فهم منهما الترادف أحيانا فالمشيئة هي الإرادة ومشيئة الله تجلى الذات والعناية السابقة لإبجاد المعدوم أو إعدام الموجود، وإرادة الله تجلية لإيجاد المعدوم. (٢)

ومكنًا تقترن المشيئة بالإرادة على نحو ما يفهم من قوله تعالى "ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكن الله يغعل ما يويد" (<sup>(1)</sup>... وقوله تعالى "من كان يويد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لهن نويد" (<sup>(1)</sup>.

وقوله جل شأنه"لو أراد الله أن يتخذ ولدا لأصطفى مما يخلق ما يشاء" (٥).

وتأتى آبات الإرادة منفصلة أحيانا دون أن تشير الى المُشِنة لقوله تعالى "قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله أن أرادنى الله بضرهن كاشفات ضره أو أرادنى بردحة هن ممسكات رحمته قبل حسبى الله عليه يتوكيل المتوكلون" (٦٠).

<sup>(</sup>١) راجع الفتوحات المكية ، جـ٤ ، ص ١٨٢ ، والمعجم الصوفي ، ص ٩٧ .

<sup>(</sup>٢) معجم ألفاظ القرآن ، لمدة شيئ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية ٢٥٣

<sup>(</sup>٤) سورة الاسرام، الآية ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر ، الآية ٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر ، الآية ٣٨ .

وقوله جل شأنه "انها قولنا لشئ اذا أردناه أن نقول له كن فيكون"(١١).

وقوله تعالى "وان يبودك بخيم فلل راد لفضله "(٢).ثم أن هناك من الآيات ما تطّهر فيه المسيئة دون الإرادة لقوله تعالى "لو شاء الله لذهب بسمعهم وابحارهم "٢".

وقوله تعالى "قال رب لو شنت لأهلكتهم من قبل واياس" (1).

وقوله تعالى "و ما تشاءون الا أن يشاء الله" (٥).

وقوله تعالى "نرفع درجات من نشاء" (٦).

وقوله تعالى "ان نشأ ننزل عليهم من السماء" <sup>(٧)</sup>.

الا أن محاولة فهم المصطلح بمعزل عن غيره أمر لا يتسم بالدقة لأن المعانى متداخلة للذك وجدنا "المشيئة" و "الإرادة" عند "ابن عربى" و "القونوى" نسبتان من نسب الذات الإلهية "فبالمشيئة ظهر أثر الطبيعة وهى غيب والمشيئة نسبة إلهية لا عين لها..." (٨)

كذلك فمن نتائج هذه النظرية عند "ابن عربى" أنه جعل من المشيئة عرشا للذات الالهية وهي الرجود بأسره، فلا عين تغايرها تفنى وتعدم لا تبقى ولا تذر. (٩) والمشيئة لا تتعلق بالممكن إلا من إيجاده، فيقول أن الحق أرادها - أراد الممكنات -كما علمها، وعلمها بما أعطته هي من ذاتها، فأرادها على ما هي عليه ولو أراد غير ذلك ما

<sup>(</sup>١) سورة النحل ، الآية ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة يونس ، الآية ١٠٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية . ٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الاعراف ، الآية ١٥٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة الانسان ، الآية ٢٠ .

 <sup>(</sup>٦) سورة الأنعام ، الآية ٨٣ .
 (٧) سورة الشعراء ، الآية ٤ .

 <sup>(</sup>٨) راجع الفترحات المكبة ، جـ ٣ ، ص ٣٩٧ .

<sup>(</sup>٩) الفتوحات ، جـ ٤ ، ص ٤٥ .

وقع. (١) ويخلص المرحوم الدكتور أبو العلا عفيفى الى أن ذلك تعطيل للإرادة الالهية، الأمر الذى انتهينا إلى عدم دقته فيما سبق عندما أشرنا الى كيفية استخدام "الشيخ الاكبر" لمصطلح الحكم الإرادى، وكذلك مفهومه للأمر التكويني والتكليفي.

ولقد فهمت الدكتورة "سعاد الحكيم" (٢) فهما قريبا من مفهوم الدكتور أبو العلا عقيفي حيث تذكر أن ابن عربي يرى أن الله لا يشاء إلا ما هي الأمور عليه، لأن الإرادة لا تخالف العلم والعلم لا يخالف المعلوم ما ظهر ووقع فلا تبديل لكلمات الله، ولك أن آيات المشيئة في القرآن الكريم تبدأ بحرف "لو" أحيانا ويحرف "ان" أحيانا أغرى وهو ما يعنى التوقف عن أن يشاء الله غير ما شاءه، فمشيئته أحدية التعلق وهي نسبة تابعة للعلم والعلم نسبة تابعة للمعلوم، والمعلوم أنت وأحوالك (٣) وهو اصرار لا مبرر له على الصاق رأى يقول باتخاذ "ابن عربي" طريقا صارما في فرض جبرية على الإرادة الالهية. وهو اهدار لآراء هذا الصوفي المتفلسف في "الحرية" التي يراها في اطلاق حرية الحق في مواجهة العبودية الكاملة للعبد تلك العبودية التي تعني يراها في الأكران، كما تعني الحرية عن كل ما سوى الله- فالحرية عند ابن عربي "عبودية محققة لله" (٤) يؤلوف فيها بين نوعين من الحرية. حرية العبد في مقام العبودية أو في مقام كمال العبودية الذي يصير فيه العبد ربانيا وتكون كل حواسه من سمع ويصر ويد ورجل مصرفة بأمر الله، وحرية إلهبة لا تخرج عن دائرتها حرية العبد.

ولعل هذا هو الذي قاد المرحوم الدكتور "أبو العلا عفيفي" (<sup>(ه)</sup> الى التأكيد على أن "ابن عربي" يعنى بالمشيئة "جوهر الذات" وهي الوجود بأسرة، بل هي "اللة" موافقاً في ذلك "أبو طالب المكي" الذي يرى أن المشيئة "عرش الذات" ثم هو يجعل "الإرادة

 <sup>(</sup>۱) فصوص الحكم شرح " أبو العلا عفيفي " ، جـ ٢ ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) المعجم الصوفي ، مادة مشيئة ، ص ٦٣٧ .

<sup>(</sup>٣) الفتوحات المكبة ، السفر الرابع ، ص ٢٤٠ . وقصوص الحكم جـ١ ، ص ٨٣ . ٨٣ .

<sup>(</sup>٤) الفتوحات المكية ، جا ، ص ٤١٣ ، جا ، ص ٢٢٧ .

<sup>(5)</sup> A. Affifi, The Mystical Philosophy of Muhid Aldin Ibnul Arabi, Cambridge 1993, pp. 160, 161.

الالهية" مشيئة إلهية إلا أنها ذلك الجزء من المشيئة الذي أخرج الموجودات من الغيب إلى الشهادة. لذلك تكون المشيئة كما براها الشيخ الأكبر من وجهة نظر الدكتور "عفيفى" هي السبب في الوجود وأن ما يتجلى من هذه الغيبات في الكون هو بفعل الإرادة. لهذا لم يكن غريبا أن يربط "عفيفى" بين مفهوم المشيئة عند "ابن عربي" وما جاء عند "الحسين بن منصور الحلاج" وهي عنده أشبه بالفيض الأفلاطوني عن العقل الأؤل.

كذلك فإن العلاقة بين "المشيئة والأمر" (١) تظهر فيما يعتقده من أن الله يأمر بالشر ولا يريد وقوعه لأنه يأمر عباده أن يتنعوا عن فعل الشر، ورغم أن الله سبحانه يأمر أنبيائه بتبليغ أوامره إلا أنه لا يريد لهذه الأوامر أن تقع دائما. إلا أن ما يقع من معصية لأمر التبليغ لا يكون عصيانا للمشيئة وإنما منتهى الطاعة للأمر الالهى، وهو ما قادنا فيما سبق الى الإعتقاد بأن مفهوم "ابن عربى" للمشيئة والأمر والإرادة يجب أن يكون من خلال مفهومه "للحكم الإرادي" وكذلك مفهومه "لأمر التكليف".

# ٤ - المنحى الجبرى عند الغزالي ومدى حرية الإرادة الالهية ،

ومن النتائج التي ترتبت على المنحى الجبرى في فكر "الغزالي" مثلا، أن أفعال الإنسان كلها جبرية، وأن العلم إشراق من الله، وأن الإرادة مقيدة بالعلم وما يجرى في عالم الشهادة صورة ما يجرى في عالم الملكوت، ففي عالم الملكوت فان الإرادة وهي عين العلم الالهي تحرك القدرة، وقدرته تحرك قلمه فيكتب القلم في قلب الإنسان علما يحرك إرادته. فيظهر من هذا أن حركة الفعل الإنساني تجرى بنفس الترتبب وينفس الطريقة التي يجري بها الفعل الالهي، فالعلم أصبح قلما لا بإرادته بل بإرادة صانعه وقدرته، والإرادة تحركت ثم حركت القدرة بعلم القلب على لسان العقل، وأما الفعل فسراج لا يشتعل بنفسه لكن وراءه مشعل، وأما لوح القلب فلا يكتب بنفسه ولكن بالقلم"، والمقصود من هذه القصة الرمزية أننا بازاء عوالم ثلاثة هي عالم الملك، وعالم

الجبروت، وعالم الملكوت، وأن هذه العوالم الثلاثة خاضعة للقدرة الالهية والقدرة صفة القادر، والقادر عالم ومريد، وكل ما ظهر في الوجود من خلق تابع لعلمه خاضع الإرادته وقدرته. (١)

ومعنى ذلك كما يذكر "جميل صليبا" أن الغزالى لم يجعل إرادة الانسان حرة في إختيار الفعل الموافق، بل جعلها مقيدة بالعلم. (٢)

والغزالى يطلق القدرة الالهية والاستطاعة خلافا لما قال به المعتزلة - من أن الله إنما يقدر على فعل ما يعلم أن فيه صلاحا لعباده فى الدنيا، ولا يقدر على فعل ما لبس فى صالحهم، وأما فى الآخرة فان الله لا يوصف بالقدرة على أن يزيد أو بنقص من عذاب أهل النار أو نعيم أهل الجنة - وهى فكرة "الجواد" أو الكريم الذى لا يبقى شيئا من كرمه أو يدخر من جوده، لأنه لا يبخل على المخلوقات بما فيه صلاحها، وهى جبرية مفروضة على القدرة الالهية من "المعتزلة" تجعل إرادة الله مقيدة بينما يرى "الغزالي" أن الله تعالى يفعل بعباده ما يشاء، فلا يجب عليه رعاية الأصلح لعباده، لأنه لا يعقل فى حقه الوجرب ولا يسأل عما يفعل .(")

ثم أن الله تعالى مريد الأفعاله، والفعل الصادر منه مختص بضروب من الجواز والامكان والترجيح طبقا لنوعية الفعل خبرا كان أو شرا، فان وقوع أحد الضدين رهن بالإرادة. يقول الغزالى "في كتابه الاقتصاد في الإعتقاد" فان اقتضت صفة الإرادة وقوعه- أي وقوع الفعل- في وقت معين تعلق العلم بتعين وجوده في ذلك الوقت لعله

<sup>(</sup>١) احياء علوم الدين ، تحقيق د. بدوى طبانة ، الجزء الرابع ، ٢٤٣ ، ٢٥٢ . ٢٥٣ .

 <sup>(</sup>٢) تاريخ الفلسفة العربية ، ص ٣٥٦. راجع أبو حامد الغزالى، معارج القدس فى مدارج معرفة النفس ، مكتبة الجندى ، القاهرة ، ص ص ١٩٤ إلى ١٩٦٠. راجع أيضاً الغزالى (أبو حامد) المقصد الأسنى ، مكتبة الجندى ، القاهرة ، ص ١٩٧ .

 <sup>(</sup>٣) احباء على الدين ، الجزء الأول ، ص ١٩٧٠ . راجع أيضاً تاريخ الفلسفة العربية ، ص ٣٦٠ ونيه
 يناقش "جميل صليبا" رأى الغزالى في "رعاية الله للأصلاح" التي ذهبت اليها المعتزلة ، والتي
 يستنتج منها فرض جبرية صارمة على الإرادة الالهية .

تعلق الإرادة به، فتكون الإرادة للتعيين علة ريكون العلم متعلقا به تابعا له غير مؤثر فيه ". (١)

ويرفض الغزالي إعتقاد المعتزلة أن البارى تعالى مريد بإرادة حادثه لا في محل لأن في هذا إشارة الى أن الإرادة لا تقوم بذاته واغا تقوم بغيره.

ثم يدفع الغزالى القول بحدوث الإرادة في ذاته لأن هذا يعنى أن ذاته محلا للحوادث وهو ما يوجب حدوث البارى وذلك أمر منكر. وأما الإرادة كما يراها، فهى متعلقة بجميع الحادثات، من حيث أنه ظهر أن كل حادث فمخترع بقدرته، وكل مخترع بالقدرة محتاج الى إرادة تصرف القدرة الى المقدور وتخصصها به، فكل مقدور مراد وكل حادث مقدور، فكل حادث مراد والشر مراد، والكفر والمعصية حوادث فهى اذن لا محالة مراده فما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. (٢) وهي حرية الإرادة الالهية التي لا تخضع لشئ أو تحكمها ضرورة، كما لا يمكن القول بأنها تعمل في دائرة دون دائرة أخرى فلا يصح أن نوافق المعتزلة على أن الإرادة لا تتعلق بالشر أو بالمعاصى فهو قول أقرب الى العجز والقصور تعالى رب العالمين عن ذلك.

وفى مفهوم الغزالى للإسم "القادر" بوضع أنه ذو القدرة القادرة التى ترجد الشئ بتقدير الإرادة والعلم واقعا على وفقهما، ولا يتردد ؛الغزالى" فى اظهار حرية الإرادة التابعة للمشيئة، حيث يذكر أن القادر هو الذى إن شاء فعل، وإن شاء لم يفعل وليس من شرطه أن يشاء لا محالة فان الله تعالى قادر (٣)غير مقبد بما شاء أو إراد.

### ٥ - مفهوم الشيئة الإرادة عند الشاذلية :

فاذا ما عرضنا لمفهوم "المشيئة الإلهية" كما جاء عند أقطاب المدرسة الشاذلية،

 <sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي ، الاقتصاد في الاعتفاد ، تحقيق الشيخ مصطفى أبو العلا ، مكتبة الجندي .
 القاه ذ ، ص ١٢٠ .

<sup>(</sup>٢) الاقتصاد في الإعتقاد ، ص ٩٦ .

<sup>(</sup>٣) راجع الغزالي ، المقصد الأسنى ، مكتبة الجندى ، القاهرة ، ص ١٢٧ .

وهو "ابن عطاء الله" (١٠) وجدناه يقرن بين أدب التوحيد واعتقاد المسلم أن كل شئ يستند الى المشيئة، ولا يكون شئ الا بشيئة الله تعالى وارادته أزلا. وكما نفى "عبد الكريم الجيلي" أن تكون المعلومات قد أعطت الحق العلم من نفسها فان "ابن عطاء" ينفى أن تستند المشيئة أو الإرادة الى شئ من الموجودات لاستحالة وجود النقص فيما بجب له الكمال.

ويؤدى هذا المفهوم لحرية الإرادة والمشيئة الالهية إلى نظرية كاملة فى "إسقاط التدبير" وترك الإختيار، وهى النظرية التى قدمها باستفاضة ودقة أستاذنا الأستاذ الدكتور أبو الوفا التفتازاني في كتابه "ابن عطاء الله السكندري وتصوفه" (٢٠).

فابن عطاء الذى يرى أن تدبير الانسان لنفسه جهل إنما يحيل التدبير الى الله جل شأنه فيقول "أن الله تعالى هو المتولى لتدبير مملكته علوها وسفلها غيبها وشهادتها" (").

ويذكر أستاذنا الدكتور أبو الوفا التفتازاني، أن "ابن عطاء الله السكندري" يرى أن الله كما كان مدبرا للإتسان قبل وجوده في العالم فهو أيضا المدبر له بعد وجوده فيه، فاذا إعترض معترض وقال كيف يتعلق علم الله بالشئ قبل وجوده؟ فان الأجابة على ذلك أن علم الله بالشئ قبل وجوده لا يفترق عن علمه بعد وجوده، وهذا راجع الى تنزه علم الله عن إعتبارات الزمان. (٤)

ويقول ابن عطاء" .. فما خلق الإرادة فيك لتكون لك إرادة ، ولكن لتدحض ارادته إرادتك فتعلم أنه ليس لك إرادة " (٥).

 <sup>(</sup>١) ابن عطاء الله السكندري ، حكم بن عطاء الله يشرح الشيخ عبد المجيد الشرنوبي ، مكتبة القاهرة ، ص . ٩ ، ٩١ .

 <sup>(</sup>٢) راجع أبو الوفا التفتازاتي (الدكتور) ، ابن عطاء الله السكندري وتصوفه ، القاهرة ١٩٥٨ ، من ص. ١٠٩ الر ١١٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن عطاء السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، مطبعة صبيح ، القاهرة ، ١٩٧٠ ، ص ١٧.

<sup>(1)</sup> ابن عطاء الله السكندري وتصوفه ، ص ١٠٨ .

<sup>(</sup>٥) التنوير في اسقاط التدبير ، ص ٦٣ .

ونحن نتفق مع ما وصل البه استاذنا الدكتور " أبو الوفا التفتازانى" (۱۰ من أن ابن عطاد الله يرى أن الخالق مطلق الإرادة والإختيار، وتشمل ارادته كل ما فى الوجود بحيث لا يخرج عن قدرته مقدور، ولا ينفك عن حكمه مفطور، يفعل ما يشاء ولا يسأل عما يفعل.

وتتسع دائرة الإختيار وحرية الإرادة الالهية لتصل إلى تدبير كل ما يسعى الإنسان لتدبيره أبحيث لايبقى له تدبير والا إرادة، الا من خلال التدبير الإرادة الالهية. يقول أبو الحسن الشاذلي "أن كان ولابد من التدبير فدبروا أن لا تدبروا" وقال أيضا "لا تختر من أمرك شيئا واختر ألا تختار" (٢). وهو موقف واضع من حرية الإرادة والإختيار ثم هو نظرية في ترك التدبير مع الله. يقول أحمد بن محمد الحسنى في "ايقاظ الهمم" لاشك أن الله سبحانه قدر في الأزل ما كان وما يكون الى أبد الأبد. (٣)

ويقول "ذو النون المصرى" في معنى التوحيد "أن قدرة الله في الاشيا ، بلا علاج وصنعه لها بلا مزاج، وعلة كل شئ صنعه ولا علة لصنعه وليس في السموات العلى ولا في والأرضين السفلي مدير غير الله" (1).

وعيل "ابن عجيبة" الى فهم ابن عطا ، الله على تحو يفهم منه اتجاه ابن عطا ، الله على تحو يفهم منه اتجاه ابن عطا ، الى الإعتقاد بأنه ليس فى الامكان أبدع مما كان باعتبار العلم والمشيئة لا باعتبار القدرة ، فالقدرة قادرة ... وما كونته القدرة وأظهرته لا يمكن أن يكون أبدع من حيث تعلق العلم القديم، ومع إعتقاده بصلاحية القدرة وامكانية أن يخلق الله تعالى أبدع مما خلق لكن فيما يتعلق با سبق العلم به ونفذ به القضاء فلم يكن هناك أبدع منه أو كما يذكر ابن عجيبة "ليس فى عالم الإمكان أبدع مما كان فما ظهر فى عالم الامكان وهو

<sup>(</sup>١) ابن عطاء الله السكندري وتصوفه ، ص ١٠٤ . ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) التنوير في اسقاط الندبير ، ص ٥ .

 <sup>(</sup>٣) أحمد بن حمد بن عجبية الحسيني ، ايقاظ الهمم في شرح الحكم ، الطبعة الثانية ١٣٩٢ هـ.
 ص ٢٠٠١ .

<sup>(</sup>٤) ايقاظ الهمم ، ص ٣٠٢ .

عالم الشهادة الا ما كان في عالم الغيب من المعانى القديمة ولم يظهر أبدع منه، ولن يظهر أبدا" (١).

وهكذا يمكن أن يكون الرأى في ابن عطاد الله السكندري أنه من القائلين بالجبرية الصارمة عندما يتعلق الأمر "بالمشيئة الإرادة"، ومن القائلين بالحرية عندما يتعلق الأمر "بالقدرة".

ومع ذلك فلا يجب أن نغفل فكرة الإختيار وسبق التدبير الإلهى للاتسان.

٦ - سبق التدبير الإختيار المسبق،

وسبق التدبير أو "الإختيار المسبق" فكرة وثيقة الصلة بحرية الإنسان الذى شاء له الله أن ترتبط حريته بعبوديته واستسلامه لما يجرى عليه من القضاء والقدر، ونحن نظن أن هذه الفكرة "الإختيار المسبق" لبست جديدة تماما فى مجال التصوف الإسلامى فلقد تحدث بولس الرسول عن معنى النعمة التي تعنى والإختيار المسبق» وقد أشار الى هذا المعنى فى رسالتاه الى أهل "رومية" وأهل "أفسس" ونراه يؤثر كلمة الإختيار المسبق على كلمة القدر، كما تأخذ المسبحية الكاثوليكية فى تعاليمها بجدأ الإختيار المسبق الايجابى للخلاص والخير، وترفض الإختيار المسبق للهلاك والشر، فالله يمنح الجميع نعمته، فاذا رفضها الانسان تحمل وزر عمله وانفصل عن الله انفصالا قضى الله به منذ الأزل، علما من الله به، والله لا يحول دون الخطيئة ان أرادها البشر" (\*).

ومع ذلك فقد تطورت فكرة "الإختيار المسبق" عند اصلاحى القرن السادس عشر ومع ذلك فقد تطورت فكرة "الإختيار المسبق للهلاك والخلاص معا"، كذلك نرى أن القديس "أغسطينوس" والقديس "بلاجيوس" من القائلين بالحرية التى تطرح نفسها أمام الانسان مهما كان ضعفه، لأن الحرية في متناول يده، كما يشدد القديس بلاجيوس على "الحرية" وانتقاء التدخل الالهى في شئون البشر، فالانسان صاحب

<sup>(</sup>١) ايقاظ الهمم ، ص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٢) راجع في الحتمية والجبرية والحرية ، ص ١٠

إختيار، وهو ذو إرادة- حرة تختار الخير والشر فلئن أحسن ردت إليه حسنته، ولأن أساء تحمل وزر الأساءة والعثرة. (١)

" ومما يؤيد فكرة سبق الإختيار أنه لا يمكن تصور الانسان حرا حرية مطلقة والا لاستطاع خرق كثير من النواميس الالهية وهو مالم يوافق عليه كثيرون من الفقها ،. والقرآن الكريم يؤيد فكرة "السبق" في كثير من النواحي.

يقول جل شأنه "وسا تشاءون الا أن يشاء الله" (٢)، فاذا قلنا بالإختيار الانساني فاننا يجب أن نعترف أن الله شاء لنا أن نكون أصحاب قدرة على الإختيار في مجال القدر، كما أنه لا في مجال الأفعال وفي مجال أوامر التكليف، ولا إختيار في مجال القدر، كما أنه لا إختيار فيما يخص به الله الإنسان من رزق ومن غنى وفقر ومن صحة ومرض أو من نفوذ وجاه وسلطان، أو من هوان وذل، أو من عقلالية وتعقل، أو من هوس وجنون.

يقول جل شأنه"قل اللهم مالك الهلك تؤتس الهلك من تشاء وتنزع الهلك مهن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء، بيدك الخير انك على كل شنْ قدير "(۲).

فالملك بعطى بمشيئة الهية وينزع قهرا ولا إختيار للانسان فيه وكذلك كل ما يصيب الانسان من خير، وما يقدر عليه من شر سبق به العلم الالهى لإختيار الانسان لد.

فالانسان اذن يتحرك في ظل المشيئة الالهية كما يخضع لما يبدو في الكون مخصصا بفعل الإرادة الالهية، ولا يختار منفصلا قاما عن الناموس الالهي ولذلك يجب أن ننظر الى ما يترتب على هذه الأمور فيما يحكم الفعل الانساني، وفيما يحدث في الكون.

والسؤال الآن، هل يفعل الانسان طبقا لما يفرض عليه دون قدرة منه أو استطاعة، وهل هو مجبر على الفعل جبرا لا إختيار فيه ؟

<sup>(</sup>١) في الحثمية والجبرية ، ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الانسان ، الآية ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، الآية ٢٦ .

وهل يمكن الأخذ بالاتجاه الذي سار فيه معبد الجهني الذي تجمع كتب العقائد الاسلامية على أنه أول من تكلم في القدر من المسلمين؟ <sup>(١)</sup>

ثم هل نقول مع "غيلان الدمشقى"، و "معبد النصراني" <sup>(٢)</sup> بالجبر الخالص والحتمية الصارمة التي تعني نفي الفعل عن الانسان وإضافته الى الله ؟.

لقد وصل الإعتقاد بالجبرية الصارمة حدا دفع "جهم بن صفوان" الى الإعتقاد بأنه ليس للاتسان قدرة على الفعل، ولا يوصف بالاستطاعة، وانما هو مجبور فى أفعاله، ولا قدرة له، ولا إرادة إختيار، وإنما هو مجبور فى أفعاله، ولا قدرة له، ولا إرادة إختيار، وإنما يخلق الله تعالى الأفعال فيه على حسب ما يخلق فى سائر الجمادات، كما يقال أثمرت الشجرة، وجرى الماء، وتحرك الحجر، وطلعت الشمس وغربت، وتغيمت السماء وأمطرت وأزهرت الارض وأنبتت الى غير ذلك، بل وصل الى حد القول أن الثواب والعقاب جبر، كما أن الأفعال جبر، وإذا ثبت الجبر فالتكليف أبضا كان جبرا. وإذا ثبت الجبر فالتكليف

ولو أخذنا بهذه الاتجاهات فاننا واقعون لا محالة فى "حتمية" (٤) صارمة يخضع لها الكون والانسان خضوعا جبريا لا إختيار له فيه، نما سيكون داعيا الى إسقاط الثواب والعقاب الذى يترتب على فعل الطاعة أو المعصية لأوامر التكليف وهو محل نزاع المذاهب الكلامية الدائم والمستمر حتى الآن .

<sup>.</sup> ( ) على سامى النشار (الدكتور ) ، تشأة الفكر الفلسفى فى الاسلام، دار المعارف، القاهرة ١٩٨٨ . حـ ١ ، ص. ٣٨١ .

<sup>(</sup>٢) الشهر ستاني ، الملل والأهواء والنحل ، طبع القاهرة ، جـ١ ، ص ٦٢ .

٣١) الشهر ستاني ، الملل والنحل ، طبعة بيروت ١٩٧٥م، جـ ايالهامش، ص ١١٠ ، ١١١ .

<sup>(</sup>٤) يظهر مصطلع الحتمية في معجم الالتد مقابلاً لكلمة Determinism التي تعني أن الحالة الراهنة لظاهرة من الظواهر تشير إلى امكانية التنبؤ بما سيكون عليه الحال في المستقبل، كما تأتي الكلمة أحباناً بعني الضرورة Necessity التي تتحكم في سير الأشياء والانسان، وفي المجال الديني تشير الكلمة إلى معني القضاء والقدر Fatalisme . راجع Vocabulaire Technique La Philosophie, Determinisme, Necessite, Fatalisme.

#### ٧ - موقف القرآن من الجبرية والحتمية ،

ولو أننا ناقشنا مصطلح الحتمية أو ما نعبر عنه بالجبرية في ضوء ما يمكن اعتباره نظرية عامة في حركة الكون والانسان، وكلاهما يتحركان في طاعة الأمر الالهي، وهما معا يشكلان جملة كونية فيها يخضع الانسان لقانون الهي يحكم الكون بأسره. لو ناقشنا الحتمية من هذه الناحية الكوزمولوجية سيكون الاعتبار الأول للأمر الالهي المعنى بالإيجاد، وكذلك الأمر الالهي الواجب الطاعة، وهو الأمر الذي تستجيب له الكاننات والانسان بل والكون بأسره، وهو أمر الهي أزلى لقوله تعالى " ها الحابكم من مصيبة في الأرض ولا في انغسكم الا في كتاب من قبل ان نبواها، إن ذلك على الله يسبو" (١٠).

وقوله جل شأنه "يقولون هل لنا صن الأصر شي قل ان الأصر كله لله" (٢).

وتبدو علاقة الطاعة الواجبة والضرورية فيما يبدو من أمر الصنعة الالهبة في الانسان، فالصنعة خاضعة لفعل الصانع، والله خير الصانعين، وقد أتقن صنعته اتقانا عظيما، يقول جل شأنه "صنع الله الذس اتقن كل شن" ("").

فالعلاقة بين الإنسان وخالقه علاقة صنعة وصانع، ومهما أرتفع شأن المسنوع فلا يمكن أن يؤت من صفات الصانع إلا بالقدر الذي يبدو منه من حيث دقة الصنع وقدرة الصانع، لا من حيث بريد المصنوع أن يكون.

فالله جل شأنه خالق صانع مطاع، والإنسان مخلوق مصنوع مطيع لا يملك من أمر نفسه شيئا لقوله جل شأنه « لله صافع السموات والأرض » (1). وقوله تعالى وولله ملك السموات والأرض وما بينهما واليه المصير» (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ، الأية ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية ١٥٤ .

 <sup>(</sup>٣) سورة النحل ، االآية ٨٨ . ومادة صنع تدور على معنى الإحداث والإيجاد والإنشاء وما اليها من
 معانى متقاربة فى الإيجاد والقعل ، وتشارك فى الأصل أفعال الخلق والإيجاد ، والإحداث ،
 راجم مادة صنع ، معجم ألفاظ القرآن المفهرس.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة ، الآية ٢٨٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة ، الآية ١٨ .

والآيات تشير الى أن إلملك والإرادة والتدبير لله وحده وأن مشيئته شاملة للغيب كله، وما إختيار الناس لأفعالهم إلا عن إختيار إلهى مسبق. فالهدى والضلال، والخير والشر والفضيلة والرذيلة من الأمور التى سبقت بها المشيئة، وارتسمت فى العلم الإلهى.

ومهما كان فى القرآن الكريم من الآبات التى يمكن أن تفسر على أن الإنسان يملك حرية مطلقة إزاء الأفعال والأشياء، وأنه يخص إرادته يفعل الخير والشر دون أن يتعلق ذلك بأى نوع من الجبرية .

فان الحقائق الدينية والشرعية تشير بدقة إلى أنه لا مجال للخروج على المشيئة الإلهية والإختبار الإلهي. فالله جل شأنه قد قدر أزلا نوعية الفعل الذي سيقدم عليه كل واحد من عباده. فاذا كان قد قدر هدى البعض بعد ضلالهم فله الأمر وله الملك، لقوله تعالى «إنك ل تهدى صن احببت ولكن الله يهدى صن يشاء وهو اعلم بالهمتدين» (١١) وقوله تعالى «اتريدون أن تهدوا من أضل الله، ومن يضلل الله فلن نجد له سبيلاً « (١٢).

فاذا قيل ردا على هذا أن ابليس إستطاع عصيان ربه، فاننا نقول أن عصيان ابليس لم يكن اجتراء على عدم الطاعة لله بل هو في الأصل طاعة للأمر الإلهى الذي جاء في مشيئة الله منذ الأزل، فقد علم الحق وقدر في الأزل أن إبليس سيرفض السجود لآدم لأنه صنعه هكذا، وخلقه موافق للغابة التي أرادها، ذلك أننا لو سلمنا بإمكانية عصيان إبليس وخروجه على الأمر الإلهي لكان معنى ذلك أن الفعل كان حادثا وجديدا على الله، لذلك فلم يعد له عدته،ولكان القول الماذا لم يسكت الحق عن أمر أبليس بالسجود وهو بعلم عصيانه، صحيحا وهو ليس كذلك لأن الله علم أنه خلق من يعصاه وبخالف التكليف بحكم صنعته.

<sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية ٥٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآبة ٨٨ .

كذلك لو قلنا أن العصيان كان أمرا حادثا لكان معنى ذلك أن علم الله بالأحداث يأتى بعد وقوعها وهو يخالف طبيعة العلم الإلهى الكامل، الذى لم يغادر صغيرة أو كبيرة إلا أحصاها، فعلمه صفة ذاته، وذاته فوق الكمال والتمام. لذلك فعلمه فوق الكمال والتمام لا يشوبه نقص أو حدوث وهو فوق الماضى والحاضر والمستقبل لقوله تعالى «والله ذلقتهم وما تعلمون» (١)

ولقد فطن سبينوزا الى الكمال الإلهى (٢) ذلك الكمال المطلق الذى تصدر عنه الأشياء صدورا حتميا لصدورها عن أعظم صور الكمال على الإطلاق. ولقد ترتب على فكرة الكمال المطلق عند سبينوزا أن يكون من غير المكن أن يتغير الفعل لأن ذلك من شأنه أن يكون تابعا لتغير الإرادة الإلهية، بمعنى أن يغير الله من صور الأشياء في علمه وهو ما لم يوافق عليه سبينوزا، لذلك يكون مستحيلا من وجهة نظره أن يتغير الفعل، أو أن تصبح الأشياء مخالفة لما هى عليه، وهو ما يختلف تماما مع ما سبق وقدمنا أنفا، قالله دائما قادر على أن يبدل خيراً عا خلق.

وأما القول بأن الأمر الإلهى أقا يتجه الى الخير دائما، ويكون الشر تبعا لذلك من فعل الإنسان وكسبا له، فإنه رأى مقبول من الناحية الدينية فى الفكر الإسلامى، إلا أن الله يبين لنا فى أكثر من موضوع من القرآن أن الخير والشر أمر لا حبلة للانسان فيه لقوله تعالى «أن يهسسك الله بضر فلل كاشف له إلا هو ، وأن يردك بخير فلا رد لفضله (<sup>٣)</sup> رقوله تعالى " وأن يهسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو ، وأن ييهسسك بخير فهو على كل شن قدير» (<sup>1)</sup>، فالخير إرادة الله، والشر ارادته كذلك ونحن نسلك فى أفعالنا وإرادتنا طبقا للمراد الإلهى، والمراد الإلهى هو الجز ، من المشبنة الذى خصص شطرا من الفيه بالظهور .

<sup>(</sup>١) سورة الصافات ، الآية ١٦ .

<sup>(2)</sup> B. spinoza, L., Ethique, traduction Nouvelle par Ch. Appuhn, vol., Paris, 1934, Garnier-appendice.

<sup>(</sup>٣) سورة هود ، الآية ١٠٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام ، الآية ١٧ .

ونحن أيضا نختلف مع سبينوزا (١٠) الذي يرى أن الإفتراض القاتل بإن الأمر الإلهي يتجه الى الخير الكامل الإلهي يتجه الى الخير الكامل يعنى أن هناك حقيقة خارجية تكون مثالا للخير الكامل يسعى الله كي يكون أمره في مطابقتها فهذا مرفوض من وجهة نظرنا، لأن الله قادر على أن يخلق موجودات قادرة دون أن يمثل هذا نقصانا بالنسبة لقدرته، أو مخالفة بالنسبة لارادته.

ويذكرنا هذا بما يقوله Cr Secretan من أن الله هو الحرية المطلقة، أو أنه حر حتى بإزاء حريته، فالمرجود المطلق لا يملك طبيعة قد فرضت عليه فرضا، كأنما هو قضاء يعانيه ويخضم له، بل هو علة كماله وأصل روحيته، أعنى أنه حرية مطلقة.

فكأن الإنسان حينما يريد فإنما يريد ما أراده الله وهو في إختياره إذ يبدو حرا فإنما حراته عربته بإختيار إلهي لقوله تعالى «وربك يخلق سا يشاء ويختار سا كان الهي الخدرة » (٣).

ويوضح أستاذنا المرحوم الدكتور أبو الوقا التغتازاني على لسان ابن عطاء الله السكندري أيضا أن و كل ترتيبات الشرع ومختاراته فهي مختار الله- ليس لك من الأمر شيئ ولابد منه واسم وأطع » (11).

كما يذهب ابن عطاء الله الى أن الله كما هو خالق طاعة العبد فهو كذلك خالق معصيته، وذلك بحض عدل منه ، (٥).

ولسنا نفهم من ذلك أن الله خالق الشر ومريده إرادة جبر على العباد، كما أننا لا نفهم أن الله أراد أن يدفع الى الكون بإنسان خلقه شريرا ثم راح يحاسبه على ما

<sup>(</sup>١) مشكلة الحرية ، ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) راجع في هذا مشكلة الحرية ، القاهرة ، ١٩٧١ ، ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة القصص ، الآية ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) أبو الغوفا التفتازاني (الدكتور)، ابن عطاء الله السكندري وتصوفه ، مصر ١٩٩٠ ، ص ١٠٢ الـ ١٠٨

<sup>(</sup>٥) ابن عطاء الله السكندري وتصوفه ، ص ٢ ١ .

ارتكب من شرور وآثام رغم أنه سبحانه خالقها ومريدها فالشركما يقول بعض اللاهوتيين (١) علة الهلاك، بينما علة إبجاد الإنسان هو إحسان الخالق، ولا يمكن أن يعني هذا أن الله خلق الإنسان للهلاك أو من أجل ارتكاب المعاصى، ومع ذلك فلم يخل تقدير الخالق منذ الأزل من ارادة خلق انسانا يكون وجوده مقترنا بوقوع الشر، وارتكاب المعاصى.

وهكذا تبدر الإرادة الإلهية متحكمة في الغمل البشري خبرا كان أم شرا وذلك بعكم أن الصائع جل شأنه قد خلق الإنسان وركب فيه ميله الى الشر، وميله الى الخير واختار لكل واحد طريقه الذي سيسلكه، فلكل إنسان غاية من خلقه وايجاده، فقد وقعت جميع الأحلاث في علمه منذ الأول لقوله تعالى «وصا سن غانبه في السهاء والأرض الما في كتاب صعيم "(٢)

فوقوع الأحداث كلها في علمه جل شأنه وإحصائها في كتاب فوق العرش أمر من أمور الكمال الإلهي الذي لا يشوبه نقص، بينما إعتقاد الإنسان بحرية تصرفه واستطاعته القيام بالفعل أمر من أمور نقصه وجهله بما قد يقع في المستقبل، فلأن علم البشر لا بتجاوز ما يقع من الأحداث فعلا فإنه قد بظن أنهم أحرار حرية تعارض حرية الإختبار الإلهي أو حرية تخرج عن نطاق الأمر الإلهي الأزلى وهو ما لا يتفق مع ما سبق وقدمنا من أن المشيئة الإلهية تحري ما ظهر من الغيب ومالم يظهر، فاذا تحرك الإنسان طبقا لارادته فاتما يكون هذا هو القدر الذي تخصص بالظهور من المشيئة فكأن الإرادة الإرادة البشرية فتكون حرية البشر فرع الحرية الإلهية وفي مطاوعة المشيئة.

# ٨ - حتمية القوانين الكونية ،

ان خضوع الإنسان للمشيئة الإلهية روقوعه ضمن سلسلة كونية يجعله ظاهرة ضمن الظواهر الطبيعية برغم تميزه بالقدرة على الإختيار، لأن إختياره كان عن إختيار

<sup>(</sup>١) راجع مشكلة الحربة ، ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ، الآية ٧٥ .

مسبق، فإذا قبل أن في هذا المنحى شئ من الحتمية، فان القول بحتمية الظواهر الطبيعية (1<sup>1</sup>أكثر دقة. بحيث لا يمكن القول أن ما يحدث الآن كان من الممكن عدم وقوعه على هذا والنحو غذا. فالحتمية تعنى هنا أن ما وقع، وما سيقع وما هو متوقع أمور لا تخرج عن مسارها المرسوم لها أزلا، كما لا تشذ عما خلقت من أجلد. لذلك

(۱) أوعي بعض المناطقة أن القرل بقرائين حسية يقينية من شأنه أن يقف عقبة في وجه كل تقدم على أو اكتشاف مزيد من القرائين التي تسهم في اضطراد التقدم العلمي، ولقد بنوا آرا «هم على أساس أن اليقين المطلق أشبه باعتقاد خرائي، يجعل من شروق الشمس كل يوم أمراً حسياً، وهو في نظر علما ، الطبيعة ليس كذلك إذ هو نظرهم احتمال على درجة عالية من اليقين، بحيث يصبح إحتمال عدم شروق الشمس أمر يكن إهماله لندرته أو لأنه لم يحدث بعد، وهذه دعوة إلى ما يسمى باللاحتمية وعدم الثقة المطلقة بالقرائين العلمية، ويستند دعاة اللاحتمية إلى نتائج البحرث الذرية ويخلصون إلى القرل أن العالم الذي نحيا فيه لاشيئ فيه مطلق البنة، أو كما يقول بعض الباحثين لقد راح مفهوم البقين، وجزم العلم الأن أن أية قضية اخبارية عن هذا العالم هر، نقط احتمالية ولا يقد الا في الرياضيات.

ولايد أن الحتمية الرياضية هي التي دعت القديس ترما إلا كويتي إلى الإعتقاد بأن الله لا يكته أن يخلق مثلثاً تكون زراياه أقل من قائمين طبقاً لقروض الهندسة الإقليدية التي افترضت استوا، السطح، وكأن الحتمية أو البقين الرياضي يفرض نفسه على القدرة الإلهية، وهر أمر لم يدم طويلاً فقد جا مت مسلمات الألماني "رعان" والروسي" لويانشيفسكي" لتقول لنا أن هناك مثلثاً مجموع زراياه أقل من قائمين أو أكثر من قائمين طبقاً لنوع المسلمات التي تبنى عليها الرياضيات، كأن يكون السطح على شكل السطح الخارجي للكرة أو الداخلي للإسطوانة فاذا جاء "لامجفان" ليتول لنا أن النظريات الحديثة على السلمة لا تهم مبدأ المتمنية وإنما تهده فكرة القوانين البقينية الصارمة، أو إنها تنطبق على اللامتناهيات في السارمة، أو إنها تنطبق على اللامتناهيات في السفر السعر المناهيات في السفر موجودة أو لا تخترع وإنما تكشف اكتشافاً، وكل ما يعتقد أنه جديد في العلم أنا كان أمرا غامضاً على العلما أنا كان أمرا على المناهيات أني العلم المناوات المناهيات القوانين التي تديد، غير حتمي، وهو ليس كذلك، أمرا الاحتمية لبس إلا نتيجة لجهانا بالقوانين الصارمة التي تنطبق على اللاحتمية بأنه خاضع لمبدأ اللاحتمية لبس إلا تتيجة لجهانا بالقواني الصارمة التي تنطبق على اللاحتمية في المؤلد "دي ويلي" عجز عن تنهم الملاقات السببية في مجال التناهيات في الصغر. أو هو كما يقرل "دي يوملي" عجز عن تنهم الملاقات السببية في مجال التناهيات في الصغر.

راجع : زكن أنجيب محمود (الدكتور) ، المنطق الوضعي، مكتبة الأنجلو، القاهرة ١٩٦٦، ص ١٠٢ . ١٠٢ .

المنطق الوضعي ، ص ١٠٢ ، ص ١٠٣ .

زكريا ابراهيم (الدكتور)، مشكلة الحرية ، ص ٦٠١ .

فالقول بأن الإنسان هو الذي إخترع الأشباء وصاغ القوانين هو قول عار من الحقيقية. اذ أنه لم يخترع شيئا مطلقا واغا اكتشف من القوانين والوقائع الكونية ما هو قائم بالِفعل فعملة جاء اكتشافا وليس إختراعاً .

والدليل قاطع على أن القوانين الكونية قد صبغت بعنابة الهية منذ الأزل لمن يقرأ القرآن الكريم ويستطيع أن يقف على أسراره التى تأتى مكتشفات العلماء مطابقة لها كل يوم. ففى مجان حساب الزمن وحركة الأفلاك يقول سبحانه محددا القوانين الإلهية والعلمية التى تتحكم فى هذا المجال "الشهس والقهو بدسبان" (11)أى يجريان بحساب واحصاء مقدر.

وقوله جل شأنه «والشهس أجوى المستقر لها، ذلك تقدير العزيز العليم، والقيم قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم» «وهى اشارة الى أن الشمس فى حركة دائبة ليل نهار، لا تفتر ولا تستقر، وذلك كله بحساب دقيق قدره العزيز العليم ثم جاء العلم الحديث ليقدم لنا هذه الحقيقة كما هى، وكان يظن فيما مضى أن الشمس ماكنة.

كما أن القمر يسير فى منازل عدتها ثمانية وعشرون منزلا، فى ثمانية وعشرون ليلة، ينزل كل ليلة فى واحد منها لا يتخطاها، فإذا كإن آخر منزل منها دق واستقوس حتى عاد كالعرجون القديم، أى كفصن نخل يابس، أو كعنقود التمر حنة يجف ويصغر ويتقوس، يعنى أنه يصبح ولا حياة فيه. (٢)

والواقع أن العلم الحديث الذي كشف لنا أن الشمس تجرى في الفضاء في اتجاه واحد بسرعة قدرها الفلكيون بإثني عشر ميلا في الثانية <sup>(٣)</sup>هو نفسه الذي قال لنا أن القمر غير مأهول بالسكان، ولايكن أن تقوم عليه حياة من أي نوع خصوصا بعد نزول رواد الفضاء على سطحه، فهو عرجون قديم لا حياة فيه اذن.

كما كشف لنا القرآن الكريم عن تفاوت الزمن في المجرات، فاليوم المقدر على الأرض بأربع وعشرين ساعة قد يكون ألف سنة في مجرة أخرى، وقد يكون خمسين

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن ، الآية ٥ .

<sup>(</sup>٢) راجع صفوة التفاسير ، تفسير القرآن الكريم، المحلد الثالث

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن تفسير الظلال للشهيد سيد قطب.

ألف سنة، وقد يكون أقل من ذلك أو أكثر، وهى أمور أثبت العلم الحديث صحتها. يقول جل شأنه "إن يوماً عند ربك كالف سنة مما تعدون" (١). وقول تعالى "تعرج المالئكة والروح اليه فين يوم كان مقداره خمسين الف سنة" (٢). فليس عنده زمان بالمعنى الذي نفهمه نحن على هذه الأرض كما يقول أستاذنا الدكتور أبو الوفا التفتازاني. (٢) بل إننا غيل الى القول بوهمية الزمان وأنه لا زمان بالمعنى المفهوم إلا من حيث علاقته بالإنسان والحركة.

هذا القانون الجبرى الذى يخضع له الزمان لا يتغير ولا يتبدل، كما لا يمكن أن يكون غيره، وعليه تقاس حركة الأفلاك، وتصنع مركبات الفضاء، وتحسب الحركة بصفة عامة.

والنظام الحتمى فى القوانين الكونية صارم ودقيق فلا الليل سابق النهار، ولا تغرب الشمس الى مشرقها كما لا تشرق من مغربها، ولا تنبت بذرة التفاح فتكون زيترنا ولا العكس، ولم يحدث يوما أن كان طعم الحنظل حلوا، كما لم يحدث أن كان الشهد مرا، وان أمكن للانسان أن يتدخل فيها من خلال قوانين الوراثة، فهذه صنعة الله ولا يقدر عليها إلا هو جل شأنه، وما التغبير الذى يحدثه العلماء فى بعض الطواهر إلا لأن هناك قانون أزلى يسمح بحدوث مثل هذا التدخل، ثم أن الحتمية الإلهية ظاهرة فى مجال تكوين الإنسان وخلقه، ولم يستطع العلم الحديث أن يغير من الأمر شيئا، لقوله تعالى «ولقد خلقنا الإنسان من سؤللة من طين، ثم جعلناه نطقة فى قوار مكين ثم خلقنا النطقة علقة، فخلقنا العائمة مضفة فخلقنا المضفة في قوار مكين ثم خلقنا العطام لحها، ثم انشاناه خلقا اخر فتبارك الله احسن عظاما، فكسونا العظام لحها، ثم انشاناه خلقا اخر فتبارك الله احسن الخلقية،

وهذه الأطوار التي يمر بها تكوين الجنين حتمية لا يمكن للعلم مهما بلغ من تقدم أن يغير فيها فيقدم طورا أو يؤخر طورا مشلا، بل يشعامل العلما، مع هذه

<sup>(</sup>١) سورة الحج ، الآية ٤٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج ، الآية ٤ .

 <sup>(</sup>٣) أبو الوفا التعتازني (الدكتور)، إلا إنسان والكون في الإسلام، دار الثقافة للطباعة والنشر
 ١٩٧٥ ، ص ٥٨ ..

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون ، الآية ١٤ .

القوانين كحقائق ثابتة لا تتغير ، ويبنون عليها بحوثهم العلمية في الإخصاب والتوليد ، ومتابعة حركة الجنين وغوه وإحتياجاته أثناء فترة الحمل .

وإذا كان الإنسان قد إستطاع معرفة بعض أسرار الحياة وتدخل إلى حد ما في
 إجراء عمليات الإخصاب الصناعى وتكوين الأجنة وأستنساخها ومعرفة نوعها فإن ذلك
 لم يحدث إلا لأن الله قد شاء هذا وقدره الأزل ثم حينما أراده خصصته الإرادة بالظهور
 في الزمان المراد

وهكفا يبدو لنا الكون والإنسان كل لا يتحزأ والقوانين التى تعمل عملها فى الطواهر الكونية الطبيعية تؤثر فى الإنسان ، ويؤثر فيها لأن الكل خاضع للعناية الإلهية التى لا تنقطع على حد ما يعتقد ابن سبنا من أن الموجود يكون وفق المعلوم على أحسن نظام (١١).

واذا كان إلله جل شأنه قادر على أن يختار من العوالم أفضلها طبقاً لما يقرره أزلا ، فان هذا يجب أن يكون مفهوماً في نطاق المشيئة والإستطاعة والقدرة الالهية الالمحدودة ، تلك التي تعنى أن الإختيار الإلهي للقوانين الكونية ، والعوالم المحيطة بالإنسان ، بل وإختيار الله لحلق الإنسان وسط هذا العالم لم تكن أمور محكنة الوقوع وغير محكنة الوقوع في نفس الوقت فالإختيار الإلهي ليس تردداً بين أمرين ، لأن الأمر الإلهي واحد ، وهو يقع في الكون على نحو ما أراد ، بل ولا يمكن أن يكون أمره غير الملام في نفسه أزلا وما يتوهمه البعض من أن الإختيار الالهي هو تردد بين أمرين كل منهما ممكن الوقوع ، ما هو إلا وهم ، فالواقع وهم وما عداه مستحيل (٢٠) إلا إذا غلبت ارادة الله أو سبقت المشيئة بوقوع غير الواقع أو تعديل مسار الظاهرة أو الفعل ، فالكل مقدر أزلا

لذلك فلا نغالي إذا قلنا مع جون كلوفر "كلما وصل الإنسان إلى قانون جديد،

<sup>(</sup>١) راجع إشارات و ابن سبنا ، طبعة دار المعارف ، مصر ١٩٥٧ جـ ٣ ، ص ٢٠٥ ، ٢٠٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) الإيجي ( عضد الدين ) المواقف شرح الجرجاني ، القاهرة ١٩٠٧ ، ص ٧٢ .

فإن هذا القانون ينادى قائلاً ، إن الله خالقى وليس الإنسان إلا مكتشفا (١) أو كما يقول أستاذنا الدكتور أبو الوفا التفتازاني « من أن الكون كله يسوده نظام دقيق محكم ، إذ أن جميع الموجودات فيه خاضعة لقوانين مضطردة ثابتة لا تتبدل » (٢٠).

وأما في مجال الفعل الإنساني قائنا نراه صادر عن مطاوعة أصلية باطنة في صميم وجوده .

وهكذا يكون معنى الحرية مرتبط بالطاعة ، ومعبر عن إختيار أصلى تحققه ذات تشعر بالضرورة الأزلية التى تعد سمة أساسية من سمات الوجود الإنسانى الخاضع قاماً للأمر الالهى ، والمرتبط بأصله فى العلم الإلهى وقد رأينا رأيا قريباً من هذا عند كارل يسبرز Karl Jaspers الذى يرى أن الإنسان بشعر بالضرورة الوجودية التى ترين على ذواتنا كما يقول أن الإختبار الحقيقى إنما هر ذلك الإختيار الضرورى الذى تحققة ذات تشعر بالضرورة الأصلية لذاتها الحقيقية " ( " ) والذات الحقيقية لا تكون إلا ما جا ، مرتسماً فى العلم الإلهى ( ع ) .

وهكذا ننتهى إلى مجموعة من المصطلحات التى استخدمها الصوفية والعلما، والمتكلمين، وهى فى جلها إنجاهات تعنى أن فكرة الحرية المطلقة من كل قبد أمر بعبد المثال ذلك أنه لو قدر للإنسان أن يكون حراً حربة مطلقة لكان الها أو أشبه بالإله. من هنا تظل مصطلحات من أمثال الضرورة، والجبرية، والطاعة، والإرادة والإختبار

 <sup>(</sup>١) جون كلوفر ، مجموعة مقالات مترجمة بعنوان الله يتجلى في عصر العلم ، وار احياء الكتب العربية ، ص ١٤٤ ، أورده أستاذنا الدكتور أبر الوفا التفتازاني في كتابه الإنسان والكون ، ص١٢ .

<sup>(</sup>٢) الإنسان والكون ، ص ٦٤ .

 <sup>(</sup>٣) راجع الدكتور زكريا إبراهيم ، دراسات في الفلسفة العاصرة ، دار مصر للطباعة ١٩٦٨ ، جـ
 ١ ص ٢٢٦ ، ٢١٧ ، راجع أبضاً مشكلة الحرية ، ص ٦١ .

<sup>-</sup> See too F.CONSETH (Entretiens Presides Par Determinisme et Libre Aribtre Editions du Griffou Paris, 1944.

<sup>(</sup> ٤ ) راجع صدر الدنيا القونوي، مفتاح الغيب، نسخة خطبة رقم ٢٧٣ تصوف دار الكتب . ص١٠ .

المسبق (١٠) في مجال الإشارة إلى وجود نوع من الحرية عارسه الإنسان في مجال الحرية المجلقة التي قدرت حرية الإنسان أولا وأحكمت قوانين الكون فيما يشبه الجبرية الصارمة أو الضرورة التي تغضع لها حركة الأفلاك والكواكب والنجري ، وهطول المطر وغو الزروع والنباتات والتفاعلات الكيمانية ، وحركات الزلازل والبراكين إلى آخر هذه الظراهر الطبيعية التي لا يملك الإنسان من أمرها شي، إلا ما يسره الله له وهذاه إليه .

يدور هذا البحث حول المشيئة الإلهية وما يتعلق منها بالغيب المطلق كذلك يبحث في دور الإرادة وعلاقتها بما يظهر في الكون من المشيئة ثم أن الباحث يتابع كيف تخضع الحربة الإنسانية لحربة الإرادة الالهية، وينظر إليها من زواية و المشيئة » و و الإرادة » و و الحكم الإرادى » .

ومنذ بداية البحث تتحدد مفاهيم « الشيئة » بإعتبارها الغيب المطلق ، وهي الوجود بأسره ما ظهر منه وما لم يظهر ، في حين أن « الإرادة » هي النسبة الالهية التي خصصت شطراً من الغيب بالظهور .

وأما « الحكم الإرادى » فهر المصطلح الذى إستخدمه « ابن عربى » فى مجال الحديث عن الفعل الالهى مفضلاً له على مصطلع « الإختبار » ذلك أن الإختبار هو تردد بين أمرين كل منهما محكن الوقوع ، ولما كان الله جل شأنه لا يتردد بين محكنات كان من الأجدى والأدق أن يستخدم الصوفية مصطلع « الحكم الإرادى»، فالإختبار هنا حكم من أحكام العظمة ووصف من أوصاف الألوهية .

 <sup>(</sup> ١ ) يتحدث القديس أوغسطين عن الإختيار المسبق من خلال نظريته في و اللطف الإلهي و التي
تعنى إن الله إختار قوماً كتب لهم الخلاص والنجاح ، فإذا إختاروا كان إختيارهم تابعاً لإختيار
الله وارادته.

<sup>-</sup> See Jacaues Martain De Bergson, Thomas d' Aquin, New York, 1944, P. 152, 176.

وراجع أيضاً مشكلة الحرية ، ص ١٥١ .

كما أن و ابن عربى ، إذا قال بنفى الإختبار عن الجناب الالهى فلأنه بتعارض وأحدية المشيئة فالمشيئة أحدية الإختبار ولا يعقل المكن فيها أبداً .

ويحل الجيلى هذا الإشكال بقوله أن القدم صفة الإرادة عندما بتعلق الأمر باللات ، وأن الحدوث صفتها عندما يتعلق الأمر بالكون والكائنات ، وهو ما يعنيه الشيخ الأكبر من إعتقاده أن "الإختبار" إنما برد من حيث النظر إلى الممكن من حيث علته وسبببته لذلك نقرر أننا لسنا بصدد جبرية صارمة مفروضة على الله من مخلوقاته كما هو الحال عند لبينتز Leibitz ، فالله مريد وقادر .

كما يتعرض البحث لبيان حقيقة الأمر الالهى فيفرق بين أمرين ه أمر التكوين وأمر التكوين وأمر التكوين وأمر التكليف وأمر التكليف وأمر التكليف والمخلف أن المللة أن أن الطاعة أو المحالفة فتقع والأمر التكليف والمبلغ المللة للخلق على ألسنة الرسل والمبلغين .

وقد ترتب على هذا أن الصوفية أصحاب هذا الإنجاء راحوا يعتقدون أن الله يأمر بما لا يريد وقوعه ، فالنبى أو المبلغ لا يعرف سلفاً ما سوف يقع عندما يبلغ الأمر الإلهى وهو لا يعرف إلا بعد وقوع المراد .

ثم أن الأمر الالهى لا يعصى فى أصله وإنما تتكون « الاباية » فى القلب عندما يقع الأمر عليه فتكون المعصية ، أو يقع القبول فتكون الطاعة ، وهذا كله خاضع لحكم التكوين .

وعندما يستخدم « ابن عربى » مصطلح الحكم الإرادى فإغا يتفادى الإعتقاد السائد بإمكانية أن يكون قائلاً بالتعطيل فهو عندما يعلن أن الله أراد المكنات كما علمها ، أو على نحو ما سبقت به المشيئة وعلى نحو ما جاء فى العلم الأزلى إغا ينزه الحق عن حكم المكنات فى المشيئة فالمكنات لا حكم لها بل الحكم خاضع لما جاء فى العلم.

لذلك فنحن لا نتفق مع ما جاء عند الدكتور و أبر العلا عفيفي ، وما فهمته

الدكتورة و سعاد الحكيم ، من أن و ابن عربى ، بفرض جبرية صارمة على الإرادة الالهية ويجب النظر إلى مفهومه في المشيئة من خلال مفهومه و الحكم الإرادى ، وكفلك من خلال تدبر آيات القرآن الكريم في معنى المشيئة والإرادة .

ثم أننا وجدنا و ابن عربى و يقدم مفهوماً في الحرية يتلازم ومعنى العبودية المحققة لله جل شأنه فالعبودية وإن كانت صغة الإفتقار والتذلل إلا أنها إفتقار لله الواحد وغنى عن العالمين فليس فيها عبودية أو إفتقار لغير الحق ، لذلك تصبح العبودية في هذا الفكر أصل من أصول حرية الإنسان وخلاص من رق الأغيار .

ويطلق « أبر حامد الغزالى » الإرادة الالهية فلا يوافق المعتزلة على أن الله يفعل الأصلح لعباده ، كما لا يأخذ بفكرة « الجواد » الذى لا يمكن أن يدخر من جوده شيء وإنما يفعل الله ما يشاء فلا تجب عليه أفعال بعينها لأنه لا يعقل في حقة الوجوب لذلك يمكن القول أن الإرادة الالهية كما تختص بالخير فهي تختص أبضاً بالشر وتريده، فالله إذا شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل ، وليس من شرط مشيئة أن يشاء لا محالة .

وتظهر فكرة حربة الإنسان عند « ابن عطا ، الله السكندرى » والمدرسة الشاذلية من خلال منظور حربة الإرادة الالهية فيكون تدبير الإنسان لاحقاً وتابعاً للتدبير الالهى لأن الله وهو مدبر شئون العبد قبل وجوده وهو أيضاً مدبر شئونه بعد وجوده ، لذلك نكون بصدد نظرية في ترك الاختيار والتدبير لله أو نظرية في « سبق التدبير الالهى » لذلك يمكن القول أن « ابن عطا » » والشاذلية من القائلين بالجبرية الصارمة عندما يتعلق الأمر بالمشيئة والإرادة لأن كل شي ، قد تم تدبيره منذ الأزل ولم تترك المشيئة شي ، وهو من القائلين بسبق الإختبار الالهى للفعل الإنساني ، لذلك تكون طاعة الإنسان ومعصيته عن تدبير سابق وفكرة السبق التي تبناها عند الشاذلية مصدرها في القرآن الكريم كما أوصحنا أنفا .

وفكرة « الاختيار السبق » وردت في الفكر المسبحي حيث وردت عند «بولس»

الرسول الذي آثر هذا المصطلح على كلمة و القدر » والله طبقاً لهذا الفكر عنج نعمة الإختيار المسبق للبشر جميعاً فإذا رفضها الإنسان تحمل وزر عمله ، فيكون الثواب والعقاب تابعاً لقبول النعمة الالهية أو رفضها .

ويفصل هذا البحث بين المسيئة والإرادة على إعتبار أن المشيئة هى الغيب المطلق والعلم الالهى الكامل المحيط ، وأما الإرادة فهو الجزء الذى تخصص من المشيئة بالظهور ، ثم نتبين من خلال ذلك أن الكون بحوى أموراً تظل خاضعة لحكم المشيئة ولا يمكن أن ندخل فى حساب حرية البشر أو حرية الإختبار من جانب الإنسان ، فأفعال الإختبار هى تلك التى تعلقت بأمر التكليف وهى تلك التى تقع فى نطاق سيطرة الإنسان عليها من حيث القبول أو الرفض ، ومن حيث الطاعة أو العصيان وأما الأمور التى تجرى فى الكون دون تدخل منه فأنها تظل خاضعة للمشيئة فلا حرية فيما لا فعل فيه فحركة الأمعا ، وسريان الدم وهضم الطعام ، وحركات النجوم والأفلاك ، وهطول المطر وإمتناعه أمور تخرج عن نطاق الفعل الإنسانى ، فلا طاعة فيها ولا معصية ولا معصية إلا بالقدر الذى يتاح به للإنسان أن يتدخل فيها ونحن لا نرى ضرورة لإدخال معصية إلا بالقدر أنى البحث عند الحديث عن حرية الفعل أو جبريته لأنها تخرج عن نطاق الأفعال وتدخل فى نطاق النظام الكونى الخاضع بما فيه للمشيئة وحرية الإرادة الالهية وفيه تبدر الحتمية واضحة.

وإذا كنا نوافق و ابن سينا » على أن المرجود يكون وفق المعلوم على أحسن نظام فإن هذا يجب أن يكون في نطاق المشيئة والإرادة الحرة للخالق جل شأنه ، بعنى أن الموجود لا يقهر الإرادة الالهية فيعوقها عن أن تتدخل وفق المشيئة ، بل أن المعلوم قد إتسع ليشمل ما هو موجود وما سوف يوجد عا قدره الله أزلا لقوله تعالى و ألا يعلم سن خلق وهو اللطيف الذير و ( ١ ) .

<sup>(</sup>١) سورة الملك الأية ١٤.

ومن النتائج المترتبة على هذا البحث أن الإنسان خلق مختاراً وله حرية ، وهو عارس حريته في الإقدام على فعل الخبر أو الشر، كما يختار بين الإيمان والفكر أو بين الطاعة والمعصية ، إلا أن هذا لا يقدح في حرية الإختيار الالهي كما لا يجوز للإنسان أن يطن أنه حر باطلاق ، فالحرية البشرية حرية المراد الإلهي في الإنسان كما جاء سابقا في المشيئة ، علم الله ذلك وأخبر به وعلم أنه قد يكون وسيلة المشرك في إلقاء تبعة ذنوبه على الله فأخبر عن ذلك سبحانه بقوله و سيقول الذين إشركها لو شاء الله ما اشركنا وال اباؤنا والا حرصنا عن شيع، و (١) وهو ما يشير إلى مسئولية الإنسان عن إختياره للشرك والكفر والمعصية ، ولا مناص له من الحساب على ما أقدم على إختياره

كذلك يظهر أن الحرية البشرية هي حرية المحدود الناقص التي تتحرك ضمن حرية مطلقة هي حرية اللامحدود المطلق الذي أحاط بكل شيى، بعلم ومشيئة وإرادة ، فإذا طن الإنسان أنه ذو مشيئة فإن مشيئة الله سابقة وتدبير الله محكم لا يغادر أمراً ولا فعلاً إلا كان من ورائه وإستمع لقوله تعالى و كذلك كدنا ليوسف ما كان لياذذ المناه فعل دين الهلك إلا أن يشاء الله نوفع درجات صن نشاء وفوق كل ذو علم عليم ، (\*) فإن كان يوسف قد كاد لاخرته حتى يستبقى أخيه فإن الحق جل شأنه بعلن أنه من كيده وأن يوسف ما كان ليدبر أمراً إلا أن يكون بمشيئة الله وتدبيره .

وهكذا لا يصح الاعتقاد بمجاوزة المشيئة الإلهية ، كما يجب النظر إلى كل الأمور على أنها تابعة للمراد الإلهي المسبوق بالمشيئة .

وإذا كانت المشيئة الإلهية قد سبقت بأن النار تحرق، لكن مع هذا يجوز أن يلقى نبى في النار فلا يحترق، إما بتغيير صفة النار أو بتغيير صفة النبي عليه السلام

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ، الآية ١٤٨ .

<sup>(</sup> ٢ ) سورة يوسف ، الآية ٧٤ .

فيحدث من الله تعالى أو من الملائكه . كما يقول الغزالى . تقصر النار سخونتها على جسمها بحيث لا تتعداه فتبقيه معها على سخونتها وتكون على صورة النار وحقيقتها ولكن لا تتعدى سخونتها وأثرها ، أو يحدث في بدن النبى صفة تخرجه عن كونه لحمأ وعظماً فيدفع أثر النار ( \ \ ) يقول الغزالى : وفي مقدورات الله تعالى غرائب وعجانب ونعن لم نشاهدها جميعاً فلم ينبغي أن ننكر امكانها ونحكم بإستحالتها ، فقد خلق المادة قابلة لمراداته فتتحول العصا إلى حية ويتحول النبات في جسم الحيوان دماً ويستجيب البحر لعصا موسى فينشق الماء ... وهكذا لا غالب لأمره ولا راد لمشيئتة ، والمادة لا تغرض نفسها على المشيئة فتكون غوذجاً خارجياً تأتى المرادات الإلهيه على على الله جل شأنه .

لذلك وجدتا « ابن عرابى » بقول بالحكم الإرادى ولا بقول بالإختبار لأن الإختبار تردد ونقص بينما الحكم الإرادى مشيئة التى تتناسب مع كماله جل شأنه .

والنتيجة التي يجب ألا نغلها هي أن القوانيين الكونية حتمية بما يحدث فيها من تغيرات أو ربما يضاف إليها كل يوم على يد العلما ، ذلك أن القانون الكوني مرجود أزلا وكامن في الطبيعة لا يكشف عن نفسه إلا بشيئة إلهية وكثيراً ما ينتظر القانون العلمي أو الطبيعي آلاف السنين قبل أن يجي، أحد العلما ، عن اختصهم الله باكتشاف القوانين الطبيعية فيكتشف القانون في لحظة من لحظات الزمان والإنسان هنا ليس إلا مكتشف ، والقول بالإختراع عار من الحقيقة. وأما القول بفكرة الصنعة والصانع والمصنوع التي أخذنا بها من آيات القرآن الكريم فهي في صميمها حرية وليست جبرية فإذا كنا قد نظرنا إلى الإنسان بإعتباره حلقه من حلقات الكون ولذلك التخت أن تكون نواميس ثابتة حتى يظهر أثر العناية الإلهية دون أن يؤدي هذا إلى التول بالجبرية ذلك أن الجبرية شيي، والحتمية شيي، آخر. ولقد سبق إلى رأى قريب

 <sup>(</sup>١) أبر حامد الغزالي ، تهافت الفلاسفة ، تحقيق سليسان دنيا ، الطبعة السادسة ، دار المعارف
 ١٩٨٨ م ، ص ٢٤٦ .

من هذا أستاذنا الأستاذ الدكتور محمد عاطف العراقى فى بحثه عن و مشكلة الحرية فى الفكر الإسلامى و (١٠) عندما أوضع أن رأى و ابن رشد و لا يؤدى إلى القول بالجبر ذلك أنه يقيم فكرة القضاء والقدر على أساس من الإعتقاد بوجود نواميس ثابتة، والعلاقات الضرورية بين الأسباب ومسبباتها و هكذا فإن الدكتور محمد عاطف العراقى يقيم مذهبة فى السببية بالرجوع إلى فكرة العناية والحكمة الإلهبة وهذا يؤدى إلى أى نوع من الجبرية .. كما أن اعتراف ابن رشد بارادة داخلية من جهة وأسباب خارجية من جهة أخرى لا يؤدون إلى حد لهذه الإرادة الداخلية والنظام الكونى الثابت تتضع المكمة والعناية والغائية ، وهذا أبضاً بتضع فى رأى الدكتور و العراقى و الغرام والتقدير وبمبر عن وجهة نظرنا .

<sup>(</sup>١) رابع الأسناذ الدكتور محمد عاطف العراقى فى بعثه القيم و مشكلة الحرية فى الفكر الإسلامى » نشر فى كتاب دراسات فلسفية مهداه إلى الدكتور 'براهيم مدكور بإشراف الدكتور عشمان أمين ، الهيئة العامة للكتاب ، القاهرة ١٩٧٤ م ، ص ١١٠ ، ٢١١ ، ٢١٢ . ٢١٣ . ويرى الأستاذ الدكتور عاطف العراقى أنه فيما بتعلق بعلاقة الشبى، ينفسه أو الشبى، بفعله فلا يكن القول بالضرورة أو الجبرية .

الفصلالثامن

الفسلفة الأخلاقية

عند

مفكرى المسلمين

## الفصل الثامن

#### تقديم

## الشكلة الخلقية

ان البحث في المشكلة الخلقية عند مفكري المسلمين يجب أن يبدأ من حيث يبدأ البحث الأخلاق مرتبطة ارتباطا البحث الأخلاقي عند جميع الأمم في الشرق والغرب - ذلك أن الأخلاق مرتبطة ارتباطا وثيقا بمصادر الالزام الخلقي وتكوين الضمير الذي يميز بين ما هو خير وما هو شرير. ويرتبط هذا ايضا بالمدي الذي يكون عليه الفعل الانساني من حيث هو فعل حسن أو فعل قبيح.

وسوف نُكتشف أن المعتزلة وهم أصحاب المذهب العقلي بين متكلمي المسلمين مثلا قد جعلوا الشرع تابعا للعقل، وأقاموا أحكامهم الأخلاقية علي أساس من مدح الفعل أو ذمه، أو مدي استحقاق الفعل للثواب أو العقاب وجعلوا من العقل آداتهم التي بها إستدلوا على حسن الأفعال وقبحها.

ومن الواضح أن الخبرة الأخلاقية ترتبط بكل خبرة بشرية تنظوي على «مضمون ذي قيمة» فالحياة الأخلاقية بما فيها من جهد ومشقة وصراع، وألم، وإثم وخطبئة، وندم، وتوية، ويأس، وشقاء، ولذة، وسعادة، ترتبط بالجهد الإرادي الذي يمارسه الانسان سواء كان ذلك الجهد من أجل تحقيق هدف ذاتي أم أجل تغيير العالم المحيط والتأثير على الآخرين.

ولأن الفعل الأخلاقي يتكون من خلال مفاهيم العدالة والخيرية، والحسن، فإن البحث فيما إذا كان الفعل العدل نفسه هو أحد الأصول التي تبناها المعتزلة - لذلك فالعدل أهم صفة للفعل الالهي - ولأن الفعل إما أن يوصف بأنه عادل أو ظالم فإنه يتصل بالفعل الانساني صلة يجب أن يسودها العدل الالهي المطلق.

والإنسان يستطيع بالعقل أن يميز بين الفعل الخير والفعل الشرير، وبين ما هو حق وما هو باطل - وبين ما هو طاعة وما هو معصية. وتتكون فكرة الطاعة من خلال الأوامر الالهية التي جاءت في محكم آبات القرآن الكريم - كما تتكون فكرة المصية من خلال مخالفة الأوامر والنواهي.

ولقد قالت المعتزلة أن حكم الله تعالي علي الأفعال يكون وفق ما بها من حسن أو قبح قبل مجئ الشرع، ونحن نثاب أو نعاقب علي حسب ما تدركه عقولنا. كذلك نخضع لحكم العقل عند التشريع علي حسب ما يدركه فلا ترد الشريعة بطلب قبيح ولا بالكف عن فعل خسن.

وتري المعتزلة أن الله لم يخلق الكفر، والمعاصي وأجمعت على أن الايمان حسن والكفر قبيم.

ويفهم الامام «الغزالي» (١١)، الفرق بين الحسن والقبيح على أساس ثلاث منها المشهورات أو المسلمات، فيحكم على حسن هذه الأفعال من:

إفشاء السلام، وإطعام الطعام، وصلة الأرحام، وملازمة الصدق في الكلام، والعدل في القضايا.

ويحكم بالقبح على هذه الأفعال:

إيذاء الإنسان، وقتل الحيوان، ووضع البهتان، ورضاء الأزواج بفجور النسوان. ومقابلة النعمة بالكفران والطفيان.

وأما الأصل الثاني الذي يعتمد عليه الغزالي في التفرقة بين الحسن والبيح فإنه يعتمد على الايمان بأن مراعاة العدل في الأحكام حسنة، ومراعاة الظلم والطغيان قبيحان.

وأما الأصل الثالث فيعتمد على أن صدق القضايا الرياضية عقلي صرف، ومثل هذه القضايا يقال لها صاقة أو كاذبة، ولا يقال حسنة أو قبيحة.

<sup>(</sup>١) الإمام الغزالي، معيار العلم بتحقيق سليمان دنيا، دار المعارف، مصر ١٩٦١، ص ٤٧.

وإذا كنا قد أشرنا إلي الصلة بين قاعدة العدل الالهي والعقل الأخلاقي عند المعتزلة فقد أشار اليها (جولد سهير) (١) ، بقولة «وكانت وجهة النظر التي غلبت عليهم وقادتهم في فلسفتهم الخاصة بالدين هي تنقية فكرة التوحيد من كل لبس، وإظلام وتشويه في الاعتقاد الشعبي المأثور، وهذا علي الأخص في ناحيتين هما الأخلاق وما بعد الطبيعة، لقد رأوا واجبا أن يبعدوا عن الله كل الافهام والتصورات التي تنافي الاعتقاد بعدلة.

وإذا كان معظم الباحثين يميل إلي أن ببدأ من فكر المعتزلة عند الحديث عن الفكر الأخلاقي إلا أننا واجدون في التصوف قاعدة غنية للفكر الأخلاقي في الاسلام.

ذلك أن فعل الانسان الراغب في الوصول إلى درجات المقربين رهن بفعل أخلاقي ذو جانبين، أحدهما التخلية وفيها يتخلي الانسان عن كل ما يهبط بالنفس ويجذبها إلى مستوي الأهواء الدنيا من ملذات وآثام وشرور، وثانيهما التحلية حيث يتحلي الصوفى بالأخلاق والفضائل الروحية التى تسمو بالبشرية إلى المراتب الالهبة.

وإذا كانت خطرات النفوس ودوافعها ونواياها بواعث الأعمال سواء كانت خيرا أو بشرا، فإن التمييز بين فعل وآخر يكون علي أساس من قبح الخطره أو حسنها، بحيث يقال أن الفعل يكون حسنا إذا كان باعثه خطرة حسنة ويقال أن الفعل يكون قبيحا إذا كانت الخطرة قبيحة.

ولذلك يميز أهل الباطن بين ثلاث خطرات على النحو التالى:

أولاً: خطرات الطاعات وهي تنبيه من الله بقلب الانسان بنطلق تلقائبا للقيام بالطاعات.

 <sup>(</sup>١) الدكتور علي سامي النشار، نشأة الفكر الفلسي في الإسلام، دار المعارف، حـ ١ ص ٣٣٤ راجم د. أحمد محمود صبّحي، الفلسفة الاخلاقية في الفكر الاسلامي، دار المعارف، ص ٤٦.

ثانياً: هواجس النفس الأمارة بالسوء وأكثرها يدعو إلي إتباع شهوة أو استشعار كبر وهي عا تسوله النفس للإتسان من أفعال السوء.

ثالثا : وساوس الشيطان إذ يزين للإنسان المعاصى وسوء الأعمال.

لذلك فليس بمستغرب أن يكون التصوف من علوم الباطن التي تعني بالجوارح وتختص بالأعمال الظاهرة والباطنة.

فالأعمال الظاهرة كالعبادات، والأحكام مثل الطهارة، والصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، والجهاد وغير ذلك مما يشاهد من أفعال المرء ظاهرا.

وأما الأحكام فهي كالحدود، والطلاق، والعتاق، والبيوع، والغرائض، والقصاص وغيرها مما يظهر علي الجوارح.

وأما الأعمال الباطنة كأعمال القلوب وهي المقامات والأحوال مثل التصديق والايمان، والصدق، والاخلاص والمعرفة، والتوصل، والمعبة، والرضا، والذكر، والشكر، والاثابة، والخشية، والتقوي، والمراقبة، والفكرة، والاعتبار، والخوف، والرجاء، والصبر، والقناعة، والتسليم، والتفويض، والقرب والشوق، والوجد، والوصل، والحزن، والندم، والحباء، والجحل، والتعظيم، والاجلال، والهيبة (١١) ولكل عمل من هذه الأعمال الظاهرة والباطنة دلالة أخلاقية عميقة يهتم بها هذا العلم الذي يعد من علوم الأخلاق الاسلامية المتقدمة، ولسوف نتين هذا في الفصول التالية:

أد. إبراهيم إبراهيم ياسين رئيس قسم الفلسفه كلية الأداب جامعة النصورة النصورة في ٢٠٠٠/١/٦

<sup>(</sup>١) أبو النصر السراح، اللعم، تُحقّيق د. عبد الحليم محمود، ود. طه عبد الباقي، دار الكتب الحديثة، مصر ١٩٦٠م، ص ١٤٠٢م، على المنافقة عبد الحليم محمود، ود. طه عبد الباقي، دار الكتب

# الفصل الأول الأفعال تحسن أو تقبح بالنوايا

من أهم ما يلاحظ في مجال الفكر الأخلاقي الاسلامي أنه يعطي أهمية خاصة لبواعث السلوك الانساني، بل نراه يرصد كل خاطرة تخطر ببال الانسان.

كذلك بهتم الفكر الاسلامي بدفع السلوك الخير كي يثمر ويستمر بالثواب، وقمع السلوك التُرير كي ينحسر وذلك بالعقاب والزجر.

وإذا كانت الخطرات تنشأ نشأة لا دخل للإنسان فيها في بداية الأمر فإنها تكون إضطرارية حال النشأة، لكنها لا تكون كذلك عند النزوع نحو القيام بها، ومن هنا يكون الانسان مسئولا عما يرين على قليه من الخبائث.

ونحن نلاحظ أن القرآن الكريم يذكرنا بأن الأعمال بالنيات وأن كل إمرئ بحصد نتائج نواياه لقوله جل شأنه «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل إمرئ ما نوي».

وتعد النبة خيرا أو شرا في ذاتها بصرف النظر عن نتائج الأفعال، لأن الانسان إذا هم بعمل حسنة فلم يعملها كتبت له حسنة، ومن هم بسيئة كتبت عليه حتى ولو لم يفعلها.

والنبية تحرك الإرادة، والإرادة تدفع للقيام بالفعل ومن ثم وجب أن تخلص النبة وأن تصفو القلوب من شوب الأقذار حتى لا تفسد الأعمال(١).

ومع ذلك فالأعمال لها قيمة في ذاتها ذلك أن الأفعال التي هي معاصي لا تتغير عن موضعها بالنية إذ أن النية لا تؤثر في إخراج الفعل عن كونه طاعة أو معصية، وقد يركن الانسان إلى النية فيأتي بالمعاصي مبررا ذلك بأنه كان ينوي القيام بفعل حسن - وقد تسول النفس للإنسان ذلك فيرتكن الي فساد العمل أو عدم أداء الواجبات مبرراً ذلك بسلامة النية - ذلك من خدع النفس ومن خفاء الشهوة وباطن

<sup>(</sup>١) الغزالي، إحياء علوم الدين، حـ ٤ ص ٣١٤.

الهري، والواجب عدم الاغترار، وإغا التفطن بالأسرار والتبصر بالأغوار - وقد يريد أن يدع المعاصي ولكن النفس لا تسخو للتوبة فيعتقد أن مجرد النية كاف لكن ذلك من قصور الهمة وضعف الارادة (١).

لذلك يكون الفعل فعلا أخلاقيا خيرا إذا ما استند الي نية صادقه وضمير يقظ يدفع صاحبه إلي صدق النية والعمل معا - وأما صدق النية كما يقول المحاسبي فهو. أن يبديها القلب خوف عقاب أو رجاء ثواب لا يريد بذلك غير الله عز وجل - وأما صدق العمل فهو الهجوم علي ما عزم عليه بترك روح النفس، حتى يصير إلي ما عزم عليه من العمل فيتمه بالحرص عليه.. لا يقطعه عنه قاطع ولا ينعه عنه مانع (1).

ويذكر «الغزالي<sup>(٣)</sup> في بيان حقيقة النية» أن النية والقصد عبارات متواردة علي معني واحد وهو حالة وضعه للقلب يكتنفها أمران علم وعمل، العلم يقدمه لأنه أصله وشرطه والعمل تبعه لأنه ثمرته وقرعه وذلك لأن كل عمل – أعني – كل حركة وسكون إختيار فإنه لا يتم إلا بثلاثة أمور:

علم إرادة وقدرة لأنه لا يريد الانسان مالا يعلمه فلا يد وأن يعلم ولا يعمل ما لم يرد فلا يد من إرادة، ومعني الارادة إنبعاث القلب إلي ما يراه موافقا للغرض إما في الحال أو في المآل - فإذا جزمت المرفة أن الشئ موافق ولا يد أن يفعل وسلمت من معارضة باعث آخر صارف عنه إنبعثت الارادة وتحقق الميل، فإذا إنبعث الارادة انتهضت القدرة لتحريك الأعضاء، فالقدرة خادمة للإرادة والارادة تابعة لحكم الاعتقاد والمعرفة، فالنية عبارة عن الصفة المتوسطة وهي الارادة وإنبعاث النفس يحكم الرغبة والميل الي ما هو موافق للغرض إما في الحال أو في المآل، فالمحرك الأول هو القرض الماطلوب وهو الباعث والغرض الباعث هو القصد والنية، والانبعاث هو القصد والنية،

<sup>(</sup>١) الحارث المحاسبي، الرعاية لحقورق الله، ص ٢٠٠، ٢٠٦، راجع د. أحمد صبحي، القلسفة الأخلالية في الإسلام، دار المعارف، مصر، ١٩٦٩، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الحارث المحانسي، القُصد والرجوع إلي الله، تحقيق عبد القادر أحمد عطا ، دار التراث العربي . ١٩٨٠م، ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين، بتحقيق د. بدوى طبانة، حـ ٤ ص ٣٥٤.

والنية إما أن تكون وحيدة الباعث فتسمي ونية خالصة ع أو أن يكون وراء النية باعثين متساويين في القدرة علي تحريك الارادة أنها بنية وموافقة للبراعث على في نية قديشترك فيها باعثان إلا أن كل واحد منهما يكفي لتحريك الارادة منفرداً، والنوع الثالث هي النية التي تخضع لبواعث متساوية من حيث القوة في تحريك الارادة ولا يكفى الواحدة منها لتحريكها ويسمى هذا الجنس (مشاركة).

وأما النوع الرابع. فيكون أحد الباعثين مستقلا لو انفرد بنفسه والثاني لا يستقل إلا لو إنضاف إليه الآخر.

ومثال النوع الأول: نية الخائف في الهروب من السبع (خالصة).

ومثال النوع الثاني: أن يتعاون رجلان على حمل شئ بقدار من القوة كان كافيا في الحمل لر إنفرد، أو أن يسأله قريبه الفقير مسألة فيقضها لفقره - وقرابته وعلم أنه لولا فقره لكان يقضيها بمجرد القرابة ولولا قرابته لكان يقضيها بمجرد الفقر (موافقة للبواعث).

ومثال النوع الثالث: أن يقصده قريبه الغني فيطلب درهما فلا يعطيه ويقصده الأجنبي الفقير فيطلب درهما فلا يعطيه، ثم يقصده القريب الفقير فيعطيه فيكون إنبعاث داعبته بمجموع الباعثين وهو القرابة والفقر<sup>(۱۱)</sup>، (مشاركة).

ومثال النوع الرابع: أن يكون للإنسان ورد في الصلاة وعادة في الصدقات فاتفق ان حضر في وقتها جماعة من الناس فصار الفعل أخف عليه بسبب مشاهدتهم، وعلم من نفسه أنه لو كان منفردا خاليا لم يغتر من عمله، وعلم أن عمله لو لم يكن طاعة لم يكن مجرد الرياء يحمله عليه - (المعاونة).

وتأتي الأعمال تابعة للنية، وهي في نظر الغزالي على ثلاثة أقسام طاعات، ومعاصى، ومباحات.

<sup>(</sup>١) راجع إحياء علوم الدين، حـ ٤ ص ٣٥٤، ٣٥٥.

القسم الأول وهو المعاصي، وهي لا تتغير عن موضوعها بالنية فلا ينبغي ان يفهم الجاهل ذلك من عموم قوله عليه السلام، إنما الأعمال بالنيات، فيظن أن المعصية تنقلب طاعة بالنية كالذي يغتاب انسان مراعاة تقلب غيره، أو يطعم فقيرا من مال غيره، أو يبني مدرسة أو مسجدا بمال حرام وقصده الخير فهذا كله جهل والنية لا تؤثر في إخراجه عن كونه ظلما وعدوانا ومعصية، بل قصده الخير بالشر علي خلاف مقتضي الشرع شر آخر فإن عرفه فهو معاند للشرع وإن جهله فهو عاصى بجهله.

قال سهل رحمه الله تعالى «ما عصى الله تعالى بعصية أعظم من الجهل قبل يا أبا محمد هل تعرف شيئا أشد من الجهل، قال نعم، الجهل بالجهل» (١٦) الأن الجهل بالجهل يسد باب التعلم بالكلية.

القسم الثاني: «الطاعات» (٢)، وهي مرتبطة بالنيات في أصل صحتها وفي تضاعف فضلها، وأما الأصل في الطاعة أن ينوي بها عبادة الله تعالي لا غير فإن نوي الرياء صارت معصبة وأما تضاعف الفضل فبكثرة النيات الحسنة، فإن الطاعة الواحدة يكن أن ينوي بها خيرات كثيرة فيكون له بكل نية ثواب إذ كل و احدة منها حسنة ثم تضاعف كل حسنة عشر أمثالها.

وهكذا لا يكون فعل الطاعة طاعة إلا إذا صدر عن نية حسنة بل يصبح فعل الطاعة معصية إن كان وراء نية سيئة.

القسم الثالث: المباحات، وما من شئ من المباحات إلا ويحتمل نبة أو نيات يصير بها من محاسن القربات وينال بها معالى الدرجات.

ومن القواعد التي تحكم المباحات، أن الحلال منها إذا أتاه الانسان حوسب عليه كيف فعله وأما الحرام فيعاقب عليه الانسان لقوله صلي الله عليه وسلم «حلالها حساب وحرامها عقاب» خذ مثلا التطيب لله أمر مباح يثاب عليه الإنسان، والتطيب

<sup>(</sup>١) إحباء علوم الدين، حـ ٤ ، ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) إحباء علوم الدين، حـ ٤ ص ٣٥٩.

لغير الله أمر فيه كراهة، وقد جاء في الخير ومن تطيب لله تعالي جاء يوم القيامة وربحه أطيب من المسك، ومن تطيب لغير الله تعالي جاء يوم القيامة وربحه أنتن من الحيفه (١١) .

وهكذا فإن كل ما يشوب صفاء النية والاخلاص في العمل أمر منقص من ثواب الفعل - فلا تتساوي بواعث الأعمال لأن من البواعث ما يكون مقصودا به وجه الله لا غير، ومنها ما يداخله الرياء وحظوظ النفس، والصوفي يعمد الي تنقية بواعثه وإنتقاء الخير منها ليتفادي ضياع حسناته يعلمه بما جاء في الخير وإن العبد ليحاسب فتبطل أعماله لدخول الآفة فيها حتي يستوجب النار ثم ينشر له من الأعمال الصالحة ما يستوجب به الجنة فيتعجب ويقول يا رب هذه أعمال ما عملتها قط، فيقال هذه أعمال الذين أغتابوك وظلموك».

وفي الخير أيضا «إن العبد ليوافي القيامة بحسنات أمثال الجبال لو خلصت له لدخل الجنة فيأتي وقد ظلم هذا وشتم هذا، وضرب هذا فيقتص لهذا من حسناته ولهذا من حسناته ويقي طالبون، من حسناته حتى لا يبقي له حسنة فتقول الملاككة قد فنيت حسناته ويقي طالبون، فيقول الله تعالي ألقوا عليه من سيآتهم ثم صكوا له صكا الي النار» (٢٠).

لكل هذا يعتد الصوفية براقبة خواطرهم وبراعث أعمالهم، وبراقبون بواطنهم خشية أن تحبط أعمالهم لدرجة أننا نقطع بأن هؤلاء القوم إنما كانوا أصحاب نظرية متكاملة في الارادة الخيرة تعتمد علي هذا النوع من دراسة النفس دراسة سيكولوجية أخلاقية دينية في ظل فهم من مناهج الاستبطان التي تكشف عن دقائق النفس وخفاياها. وهي دراسة تسبق نظرية كانط في الواجب والارادة الخيرة بإعتبارها المبدأ الأساسي لقيام أخلاق عملية ومتفوقة بذلك علي صورية كانط القائمة على أساس من الضرورة والكلية، والتي تغرق في النظر ويستشكل معها العمل.

<sup>(</sup>١) جاء الخبر في إحياء علوم الدين، حـ ٢٤، ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) جاءت الأحاديث في الإحباء، حـ ٤، ص ٣٦١.

## الفصل الثاني

# كيف يتكون الضمير

إن الإجابة على السؤال القائل مم يتألف الضمير؟ يستدعي أن نلاحظ أن به ملكة للحكم والتمييز بين الخير والشر يتداخل مع هذه الملكة مجموعة من التراكيب والأصول الزمانية والمكانية والاجتماعية - وتقوم ملكة الحكم بالتأمل والتفكير والحوار مع خير الضمائر حتى يصبح ضميرا نزيها وكليا - والوصول الي هذه النزاهة هو ما يعطى الضمير قيمته الأخلاقية من وجهة نظر النية (١).

إن ما يكون القيمة الأخلاقية للفرد في وجهها الذاتي هو النية التي تكون مسئولة عن إرادته الخيرة وإخلاصه للدوافع والأوامر الصادرة عن ضميره الأخلاقي.

ومهما يكن الضمير نقيا ونابعا من نية حسنة فإن هناك وجها موضوعيا للأفعال في ذاتها يجعل منها سلوكا سيئا يعكر صفو الضمير كالزنا، والسكر، والخيانة، والغش والسرقة.

ويتعرض الضمير لأزمة طاحنة عندما يرتكب الانسان فعلا يخالف ضميره أو يخالف المعابير الدينية والاجتماعية المستقرة، ويظهر عدم رضا الضمير في:

- (١) الشعور بالعار: وينجم عن جبن الانسان أمام الواجبات وما يستتبع ذلك من خجل المرء من نفسه.
  - (٢) التأنيب وهو لوم الإنسان لنفسه على إنتهاكه لقاعدة أخلاقية إلتزم بها.
- (٣) الندم والتوبة، وهو قبول العقاب عن الذنب الذي إرتكبه الإنسان والتصميم علي تجنب فعل الشر في المستقبل (٢).

وعِيز بعض الفلاسفة بين الأسف والندم والتأنيب والتوبة على النحو التالى:

<sup>(</sup>١) راجع عبدالرحمن بدوي (الدكتور)، الأخلاق النظرية، الكويت ١٩٧٥م، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) الأخلاق النظرية، ص ٧٧.

المرء يأسف علي لذة زالت، ولكنه يندم ويتوب عن لذة مشبوهة، والأسف يود أن يطيل Prolonge أما التأنيب فيود يقضي، والأسف بأسي علي ماض غائب وأما التأنيب فعلي العكس من ذلك يأسي علي ماض شديد الحضور ويظهر الحاضر فيه علي أنه حاضر مضى.

والندم والتوبة يدلان على حال الضمير الموحد في الأسف على الذنب، وفي التصميم على العمل الطيب، أما التأنيب فحال ضمير منقسم لا يزال متعلقا بذنبه، لكنه أخذ في الانفصال عنه، ويخجل منه ويدين نفسه كما يقول ما دينه في الضمير الأخلاق (١٠).

وينظر اللاهوت البروتستانتي إلى الندم على أنه إما أن يكون :

(١) إقرار بالذنب والخيطيئة وعملا من أعمال الشريعة تظهر الذنب وتتهم
 وتخيف الضمير، وتعلن عن غضب الله وتدفع إلى اليأس.

(٢) إقرار بالذنب مصحوب بعدم إيمان مستمر.. إن الندم على الذنب يدل قطعا على أن الروح لم قت، لكن الندم ليس مبدط واهيا للقداسة، إنه مبدأ خطير جدا، وربا ماتت الروح منه كما يوت البدن من الألم الشديد.

ومعني هذا أن اللاعوت البروتستنتي يتصور الندم علي أنه ظاهرة من ظواهر الفزع (فزع الضمير، والفزع من الجحيم) الذي يستولي علي النفس عندما تدرك أنها لم تؤد واجبات الشريعة، ويري لوثر أن هذا الشعور بالتقصير في حق الشريعة هو الدائع الوحيد للإنسان كي ينال رضا الله ورحته (٢).

<sup>(</sup>١) راجع الأخلاق النظرية، ص ٧٨، ٧٩.

<sup>(</sup>٢) الأخلاق النظرية، ص ٨٦.

### كيف يتكون ضمير السلم؟

يتكون ضمير الإنسان المسلم من خلال مراقبته لنفسه ومحاسبتها علي كل فعل من أفعالها لعلم المسلم أن الله مطلع علي هذه الأفعال، كما أن الله مطلع على الضمائر، وعالم بالسرائر ورقيب على أعمال العباد، قائم على كل نفس بما كسبت.

وينقسم الناس في المراقبة إلى الصديقين وإلى أصحاب اليمين، وهؤلاء جميعا هم المقربون. والدرجة الاولى من المراقبة هي مراقبة الصديقين، وهي مراقبة التعظيم والإجلال، وهو ان يصير القلب منكسرا تحت الهيبة فلا يبققي فيه متسع للإلتفات الي الغير أصلا.

ولصلاح هذه الحالة من المراقبة بجب ان تكون تحت رعاية القلب الذي إذا صار مستغرقا بالمعبود صارت الجوارح جارية علي السداد والاستقامة، وهذا النوع من القلوب لا يلتفت الي شئ في الأرض مهما كان، وإنما هو قلب مشغول بملك الارض والسماء مستغرقا فيه منصرفا به عن ملوك الارض.

والمراقبة الثانية هي مراقبة الورعين من أصحاب اليمين وهم قوم غلب يقيناً إطلاع الله علي ظاهرهم وباطنهم وعلى قلوبهم ولكن لم تدهشهم ملاحظة الجلال بل بقيت قلوبهم علي حد الإعتدال متسعة للتلفت للأحوال والأعمال إلا أنها مع عارسة الأعمال لا تخلو من المراقبة – وقد غلب عليهم الحياء من الله قلا يقدمون ولا يحجمون إلا بعد التثبت فيه ويتنعون عن كل ما يفتضحون به في القيامة، فانهم يرون الله في الديا مطلعا عليهم ، لا يحتاجون إلى انتظار القيامة (١).

ويأتي بعد ذلك فعل الندم على ارتكاب الذنب ليكون عاملا زاجراً للنفس داعما لبقظة الضمير باعثا على التوية، ولا يحدث هذا إلا كأثر من آثار محاسبة النفس.

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، حـ 1 ، ص ٣٨٩. ٣٩٠.

قال تعالى: وبا أيها الذين آمنوا إتقرا الله ولتنظر نفس ما قدمت لغده (١٠). وهذه إشارة إلى المحاسبة على ما مضى من الأعمال - لذلك قال عمر رضى الله عنه حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوها قبل أن توزنوا، وفي الخبر أنه عليه السلام جال ورجل فقال با رسول الله أوصني فقال أمستوصي أنت فقال نعم - قال - اذا هممت بأمر فتدير عاقبته فإن كان رشدا فأمضه وإن كان غيا فائته عنه (٢٠).

وهكذا تأتي المحاسبة كأحد أهم القرائين الحاكمة لإيقاظ الضمير ورفع كفاءة ملكه التمييز بين الخير والشر. الأمر الذي يدفع الانسان إلي التوية عندما يقع في الذنب لقرله جل شأنه «وتوبوا إلى الله جميعا أيها المؤمنوق لعلكم تفلحوق» (٣). والتوية نظر في الفعل بعد الفراغ منه بالندم عليه - لقوله جل شأنه - أن الخين إتقوا إنها مسهم طائف من الشيطاق تخكروا فإنها هم مبحروق، (٤).

فكأن الانسان حال إرتكاب المعصية يكون أعمي لا يستنير أو يبصر النور إلا بذكر الله - ألا بذكر الله تطمئن القلوب.

#### دوام المحاسبة،

والمحاسبة يجب أن تكون على الدوام وإعمال ملكة التمييز بين الخير والشر يجب أن يكون مستمرا آناء الليل وأطراف النهار، فالنفس لا تسلم من مقارفة المعاصي، وإرتكاب التقصير في حق الله تعالى فلا ينبغي ان يهملها فإنه إن أهملها سهل عليه العودة إلى إتكاب المعاصي وأنست بها نفسه وعسر عليه فظامها وكان ذلك سبب هلاكها. لذلك يحدد «الغزالي» (٥٠)، طريقا لعقاب النفس المصرة على إرتكاب المعاصى على النخو التالى:

<sup>(</sup>۱) قرآن کریم

<sup>(</sup>٢) إحباء علوم الدين، حـ ٤ ص ٣٩١.

<sup>(</sup>٣) قرآن كريم

<sup>(1)</sup> قرآن کریم

<sup>(</sup>٥) الأخلاق النظرية، ص ٨٨

يعاقب الإنسان نفسه إذا إذا أكل لقمة شبهة بشهوة نفس فينبغي أن يعاقب البطن بالجوع، وإذا نظر إلي محرم ينبغي أن يعاقب العين بمنع النظر وكذلك يعاقب كل طرف من أطراف يدنه بمنعه عن شهواته.

ويصاب الإنسان المسلم بالعار والتأنيب والندم إذا ما إرتكبت ذنبا وسلك سبيلا إلى المعاصي بينما إذا أدي الانسان واجبه في محاسبة نفسه وسلك سبيل الفضيلة إنتابه شعور بتأدية واجبه تجاه ربه وتجاه الناس وهذا يعود بالتالي بالشعور برضا الضعد.

لكن الانسان البقظ لا يركن الا رضا الضمير فقد يكون هذا الرضا من منشأ سلبي، وقد يحاول الانسان ان يزيف لنفسه هذا الشعور برضا الضمير فبعتقد أن ما فعله كان صحيحا وموافقا للأحكام الشرعية والأخلاقية.

ويوضح د. عبدالرحمن بدوي مصادر الرضا الزائف للضمير علي النحو التالي: (أ) إما عن فساد الاعتقاد في أن ما فعله المرء صحيح أي عن وهم.

(ب) أو عن سلبية الفعل، بحيث يظن أن الخلو من الفعل أفضل من الفعل الذي
 ربما أدي إلى خطأ إرتكاب ذئب.

(ح) أو عن تحيز في الحكم فيتغاضي عن المساوئ ولا يتكدر الا الأفعال الحسنة، أو الجوانب السيئة، وبالجملة عن سوء تحليل ونقص في الاستيعاب<sup>(١)</sup>، علي أنه إذا كان رضا الضمير يجب ألا يكون مطلقا، فإن الندم أيضا يجب ألا يكون مطلقا لأنه يؤدي إلى اليأس، وعدم القدرة على محارسة الفعل الخير خوف الشبهة.

والندم يعنى الانحناء علي قطعة من ماضي حياتنا لنطبع فيها معني جديدا، وحياة جديدة، وقيمة جديدة، والندم يقضي علي عصب الذنب ويزيله من مركز حياة

<sup>(</sup>١) الأخلاق النظرية، ص ٨٨.

الشخص قهيدا لبداية جديدة، ولهذا فإن الندم يحدث تجديدا أخلاقيا، ذلك أن في كل نفس تكمن قوة حرة من الذنوب، وإن من شأن الذنوب أن تضفط علي النفس، فلو أننا شعرنا بالندم عليها إذن لتحررنا من هذه الذنوب وأطلقتا القوي الكامنة من مكامنها المضغوط عليها فيها تحت نير الذنوب. (١١).

وينظر ماكس شيلر إلي فعل الندم علي أنه شكل من أشكال علاج النفس لذاتها، بل هو الشبيل الوحيد إلي استعادة قواها الضائعة، فالندم دينيا أكثر من ذلك إنه الفعل الطبيعي الذي وهبه الله للنفس كما تعود اليه وتنبت حينما تبتعد عنه. (<sup>7)</sup>

ويأتي الضمير في القرآن الكريم بمعني السريرة، والضمائر هي السرائر - يقول جل شأنه في سورة الطارق «يوم تبلي السرائر فما له من قوة ولا ناصر »<sup>(٣)</sup>.

ولأن الندم بطامن من كبرياتنا فإنه يمهد السبيل للفضائل في تفوسنا - إذ لا عصبة أمامها أكبر من الكبرياء، والادعاء والاستكبار، ولطالما حمل الاستكبار الانسان على الإصرار على الخطأ وبالتالى عدم تحصيل الفضيلة.

ولأن مفكري المسلمين قد أدركوا مدي ما تحدثه الرزائل من تعطيل للإرادة الخبرة وإفساد للضمير فقد راح «ابن عدي» يعدد فضائل النفس ورزائلها على النحو التالئي:

- ١ العقة: وهي ضبط النفس عن الشهوات، والاعتدال في اللذات دون إفراط أو تفريط.
- ٢ القشاعة: فهي الرضا بما سنح من العيش، وترك الحرص علي الرغبة في المراتب العالية وجمع الأموال.
- ٣ التصوق: وهو الحفظ من التبذل والهذل القبيح، وضبط اللسان عن الفحش في القول، والابتعاد عن أصاغر الناس.

<sup>(</sup>١) الأخلاق النظرية، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٢) الأخلاق النظرية، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الطرارق، آيات ٩٠٠١.

- ٤ التحلم: هو ترك الانتقام عند الغضب مع القدرة على ذلك، وهذه الخصلة محمودة
   ما لم تؤد إلى فساد سياسة.
  - ٥ الوقار: وهو الامساك عن قضول الكلام.
  - وأما الرزائل والأخلاق الرديئة فيعددها ابن عدي على النحو التالى:
- ١ الشجور: وهو الانهماك في الشبهات، والسرف في اللذات وارتكاب الفواحش،
   وهذا الخلق مكروه، لأنه يهدم الحياء ويذهب بماء الرجه.
- ٢ الشره: وهو الحرص علي إكتساب الأموال من كل وجه حتى لو كان قبيحا، وهذا الخلق مكروه من جميع الناس.
- ٣ التبدل: وهو إطراح الحشمة ومخالطة السفهاء وحضور مجالس الفحش والتواضع للسفلة.
- ٤ المخرق: وهو كثرة الكلام والتحرك من غير حاجة، وسرعة الجواب دون تفكير،
   وهو خلق مستقبح لا سيما بأهل العلم.
- ٥ العشق: وهو الافراط في الحب وهو مكروه لا سيما ما هو متجها للشهوة لأنه قد يحمل صاحبه على الفجور وارتكاب الفواحش.
- ٦ القساوة: وهو خلق مركب من البغض والشجاعة وهو التهاون بما يلحق الغير من الألم والأذي، وهو خلق مكروه الا من الجند في الحروب.
  - ٧ القدر: وهو رجوع الانسان عما تعهد به.
- ٨ الخيانة: وهو الاستبدال بما يؤتمن الانسان عليه من الأموال والأعراض، وتحريف الرسائل.
  - ٩ إفشاء السر: وهو خلق مركب من الخرق والخيانة.
  - · ١ الكبر: وهو استعظام الانسان نفسه والاستهانة بالآخرين.

- ١١- العيوس: وهو التقطب، وقلة التبسم عن اللقاء.
- ١٢- المخيث: وهو إضمار الشر للغير، وإظهار الخير له، واستعمال الحيلة والمكر والخديعة في الماملات.
  - ١٣- الحقف: وهو إضمار الشر للإنتقام عندما تحين الفرصة.
    - ١٤- البِحْل: وهو منع المستعطى من القدرة على الاعطاء.
  - ١٥- الجبن: وهو توهم المخاوف. وعدم الاقدام على الأمور.
- ١٦- الحسد: وهو التألم مما يراه الانسان بغيره من الخير، ومحاولة إعدام خير الغير.
  - ١٧- الجزع عند الشدة: وهو مركب من الخرق والجبن.
- ١٨- صغر الهمة: وهو ضعف النفس عند طلب المراتب العليا، وقصور الامل في بلوغ الغايات.
- ١٩- الجور: وهو الخروج عن العدل في جميع الأمور (١١)، ومنها حب الزينة، وحب الكرامة والسرور بالمدح والثناء الجميل، والمجازاة على المدح في المحافل.

وهذه الرذائل هي مما يؤرق الضمير الأخلاقي ويبعث في النفس الرغبة فى تجنبها، فإذا ما وقع فيها الانسان أصابه الندم عليها ورغب في تجنبها من جديد.

لذلك يري وابن عدي، أن علي الانسان أن يرتاض بمكارم الأخلاق، وان يدرب نفسه علي التخلق بالفضائل حتى تكون له ضلعا. على أن الانسان يدرك أن الفعل الشرير قد صدر عن جوهر الانسان كله، وبالتالي فإن الندم لا يتعلق بفعل مفرد، بل يكيان الشخص كله، ويرتبط بالشخص ارتباطا عضويا بحيث يدهش النادم كيف صدر عن كيانه مثل هذا الفعل(٢٠).

 <sup>(</sup>١) ابن عدي، تهذيب الأخلاق، ص ٣٥، ٣٦، اقتبسه ناجي التكريتي في كتابه، الفلسفة الأخلاقية
 الأفلاطونية عند مفكري المسلمين، دار الأندلس، بيروت، ١٩٨٧، ص ٢٧٧، ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) الأخلاقية النظرية، ص ٨٤.

وهكذا يتكون الضمير من خلال مجموعة الأوامر والنواهي الواردة في الشرع المحددة لفعل الخير أو إجتناب الشر ، كما أنه يتحدد أيضا من خلال الألم الناشئ عن خبانة الانسان للنية الحسنة والدوافع الخيرة وبالجملة خيانة الضمير نفسه والمتمثلة في الميل الى حب الذنب.

ثم أنه لا يمكن الفصل بين معاني الضمير الأخلاقية والاجتماعية والدينية، كذلك لا يمكن أن يكون هناك ضمير دون وجود حركة يقظة للتمييز بين الخير والشر.

ومن الملاحظ لدي الفلاسفة أن الضمير يتكون ويتقوي بالتربية والتدريب والتثقيف، ولذلك فإن بيان نوعية الأفعال الخيرة والأفعال الشريرة من خلال أوامر الشرع ونواهيه هو من لوازم تربية الضمير.

فإذا ما تم القضاء علي العناصر الفطرية في الضمير، وإذا ما تمت السيطرة على الغريزة، أمكن تكوين ضمير حاكم لا يخطئ حكمه علي الخير والشر في المواقف المختلفة.

كما أن الضمير البقظ لا يخضع لقهر الظروف الخارجية ولا السلطات الاجتماعية والسياسية والدينية خضوعا يؤدي إلي خيانة الضمير، وإمّا يظل محتفظا لنفسه بالحكم النزيه وعلى النحو الذي يراه (١٠).

ولسوف نتابع عناصر دعم الضمير عند الانسان المسلم من خلال ما قدمه «الحارث بن أسد المحاسبي» في كتابه الموسوم «القصد والرجوع الى الله».

فتقدم رأيه في التوبة وابتداءها والقصد إلي الله عز وجل بالإنابة، كما نقدم رأيه في محاسبة النفس ودفع الهوي من ضمائر القلوب، ومخالفة الشيطان، والورع والزهد في الدنيا وآثاره علي أخلاق الانسان المسلم - وكذلك الزهد في الناس وحب المنزلة والرئاسة. وكذلك نعرض لرأيه في الصدق والاخلاص والرياء.. إلغ

<sup>(</sup>١) راجع الأخلاق النظرية، ١٥، ٥٥.

مــراجع الكتـــاب والفهـــــرس

### أولأ المراجع العربيسة

- ١ ـ إبراهيم مدكور « الدكتور » في الفلسفة الإسلامية ، منهمج وتطبيقه .
- ٢ إبراهيم ياسين و الدكتور و المدخل إلى التصوف الفلسفى ، دراسة سيكوميتافيزيقية ، مصر ١٩٩٦ م .
- ٣. إبراهيم باسين « الدكتور » مشكلات في التصوف والفلسفة الروحية ، مصر 1941 م.
  - ٤ أحمد فؤاد الأهواني « الدكتور » الفلسفة الأسلامية ، القاهرة ١٩٦٢ .
    - ٥ ـ إبن سينا ، الإشارات والتنبهات ، القاهرة ١٩٥٧ م .
      - ٦ ـ إبن سينا ، النجاة ، طبعة القاهرة ١٣٣١ هـ .
    - ٧ ـ إبن سينا ، الشفاء ، تحقيق چورج قنواتي ، مصر ١٩٧٥ م .
- ٨ ـ إبن رشد ، فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من إتصال ، تحقيق د. محمد
   عمارة مصر ١٩٨٣ م .
  - ٩ ـ ابن رشد ، تهافت التهافت ، القاهرة ، بدون تاريخ .
- ١٠ ـ جعفر أل باسين « الدكتور » تجديد الفكر الفلسفي في الإسلام ، بيروت ١٩٧٦ م
- ١١ ـ جلال محمد عبد الحميد موسى « الدكتور » منهج البحث العلمى عند العرب بيروت ١٩٨٨ م .
  - ١٢ . جميل صليباً « الدكتور » تاريخ الفلسفة العربية ، بيروت ١٩٨١ م .
  - ١٣ . على سامي النشار « الدكتور » مناهج البحث عند المسلمين ، بيروت ١٩٨٤ م .
    - ١٤ . الفارابي ، السياسية المدنية ، طبعة حيدر آباد الدكن ، سنة ١٣٤٦ ه. .
- ١٥ ـ الفارابي ، رسالة في الخلاء ، نشرها نجاتي لوغال ، وآبديم صابيلي ، جامعة أنقرة ، سنة ١٩٥١ م .

- ١٦ . الفارابي ، فصوص الحكم ، تحقيق الشيخ محمد حسن آل ياسين ، بغداد ١٨٧٦ م
- ۱۷ ـ الفارابي ، في الذكرى الألفية لوفاته ، كتاب تذكارى صدر عن الهيئة المصرية
   العامة للكتاب ، ۱۹۸۳ تصدير د . إبراهيم مذكور .
- ١٨ ـ عمر فروح « الدكتور » عبقرية العرب في العلم والفلسفة ، المكتبة العصرية ،
   بيروت ١٩٨٩ م .
- ١٩ ـ عاطف العراقي والدكتوري، المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد ، مصر ١٩٨٤ م .
- ٢٠ عبد الرحمن بدوى و الدكتور و النفس عند أرسطو طاليس ، مكتبة النهضة القاهرة ١٩٥٤ م .
- ۲۱ ـ زينب شاكر « الدكتورة » مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد ، مقال في كتاب ابن
   رشد مفكراً عربياً ، إشراف د . عاطف العراقي ، نشرة وزارة الثقافة ۱۹۹۳ م .
  - ٢٢ ـ كمال البازجي ، الدكتور ، تاريخ الفلسفة الإسلامية ، بيروت ١٩٧٤ م مترجم .
    - ٢٣ ـ محمود قاسم « الدكتور » في العقل والنفس ، القاهرة ١٩٥٢ م .
      - ٢٤ . مخانيل صليبا ، المعجم الفلسفي ، بيروت م .
    - ٢٥ ـ يوسف كرم « الدكتور »، تاريخ الفلسفة اليونانية ، القاهرة بدون تاريخ .
      - ٢٦ ـ يوسف فرحات ، علماء العرب ، جنيف ١٩٨٦ م .
        - ومراجع أخرى تم إثباتها في النص .

## ثانيا الراجع الأجنبية

- 27 A.Affifi : the mystical philoophy of Muliyid Al Din Ibnul Arabi : cambridge 1939 .
- 28 A.Ates: Art Ibn Arabi Encyclopedia of Islam.
- 29 A.Ates : Autographs in Turkish Libraries, Oriens Journal, V6, 1953.
- 30 Berkely: The Philposophy of Immaterlism, London, 1974.
- 31 Carrison Fielding, Introdution to History of Médicine, London 1929.
- 32 Donald Campel, Arabian medicine and its influence on the Middle ages London, 1920.
- 33 George Sarton, Introdution to the History of science.
- 34 H.Hasse: Art Iraki Encyclopedia of Islam.
- 35 Hilary ( Evans ), Alternate states of consciouness, London, 1989.
- 36 Jacob Needleman, Asense of Cosmos: New York, 1988.
- 37 Jacques Martian De Bergson, Thomas d'Aquin : New Yoek, 1944
- 38 John White: What is Enlightement, London, 1984.
- 39 Leibnitz, Discourse Metaphysique; Necessite Morale Cite; Par Andre verges: Histoirede Philosphos.
- 40 Max Meyrhof, Thirty three Clinical Observations by Rhoxes .
- 41 W.James, The Varities of Religious Experience, London 1975

# المهرس

| الصفحت | الموضوع                                                                  |
|--------|--------------------------------------------------------------------------|
|        | القصل الأول                                                              |
| 0      | مقدمة ضرورية في الفلسفة الإسلامية (نظرة نقدية)                           |
| ô      | الفلسفة هل هي عربية أم إسلامية                                           |
| ٨      |                                                                          |
| 11     | خصائص التصوف الفلسفي                                                     |
| 11     | خصائص الفلسفة الإسلامية                                                  |
| 71     | بين الفلسفات الغربية والتصوف الإسلاميين في التطبيق -                     |
|        | الفصل الثانى                                                             |
| Y4     | الإنقسامات الدينية السياسية                                              |
| YY     | نشأة الحركة الكلامية في الإسلام                                          |
|        | الخوارج                                                                  |
| ***    | المرجثة                                                                  |
| ٣٨     | الشعيعة                                                                  |
| ٤٢     | موقف الغزالي ازاء مشكلات علم الكلام ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 10     |                                                                          |
|        | رعايه الله للأصلح                                                        |
| o Y    | علم الكلام بين العقل والنقل                                              |
| o \    | الدليل العقلي                                                            |
| ٥٩     | الدليل النقلي                                                            |
| ٧٦     | فكرة الدور وآثارها المنهجية                                              |
| ٧٦     | فلاسفة إسلاميون                                                          |
|        | الفصل الثالث                                                             |
| ٧٨     | الكندى                                                                   |
| ٨٤     | الفارابي الفيلسوف                                                        |
| ۸٦     | الميتافيزيقا عند الفارابي                                                |
| ١      | الفارابي ونظم الحكم المعاصرة سيستستستستستستستست                          |
|        | ً القصل الرابع                                                           |
| 1.1    | الطبيعة والانسان والمعرفة عند الفارابي                                   |

# الفهرس

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
| ١.٤    | الإنسان والعالم عند الفارابي             |
| 176    | ابن سينا                                 |
| 177    | ابن رشد                                  |
| 179    | ابن رشد في كتابات د. عاطف العراقي        |
|        | الفصل الخامس                             |
| 111    | التفكير العلمي عند فلاسفة المسلمين       |
|        | حركة النقل والترجمة سيستسيسيسيسيسيسيسي   |
|        | صلة المسلمين بالفلسفة اليونانية          |
| 10     | مبحث التصورات                            |
|        | منهج البحث عند المسلمين                  |
|        | جابر بن حيان                             |
|        | الحسن بن الهيثم ومنهجه العلمي التجريبي   |
|        | إبن سينا ومنهج البحث في الطب             |
|        | فلسفة العلم ومنهج الحتمية العلمية        |
| 1.1.1  | الحتمية في اليونان القديمة               |
|        | في عهد سقراط وتلاميذه                    |
| ١٨٤    | الحتمية عند المعتزلة والأشاعرة           |
|        | الغصل السادس                             |
| 1 1 7  | الخيال عند متفلسفة الصوفيه               |
|        | الفصل السابع                             |
| ۲۱.    | المشيئة والإرادة والأمر الإلهي سيسسسسسسس |
|        | الفصل الثامن                             |
| ۲0     | المشكلة الخلقية عند مفكرى المسلمين       |
|        | الشكلة الخلقية                           |
|        | الأفعال تحسن أو تقبح بالنواب             |
|        | كيف يتكون الضمير                         |
|        | مراجع الكتاب                             |
| TY0    | النہ                                     |

# رقسم الإيسداع

1 . . £ / 1770£

الترقيم الدولى 1 - 6723 - 19 - 177

حقوق الطبع محفوظة للمؤلف